


Kiadja: A Sárospataki Református Hittudományi Egyetem

Felelős kiadó/Publisher
Enghy Sándor, PhD – rektor

A szerkesztőség tagjai
Nagy Károly Zsolt, PhD –  felelős szerkesztő, 

Kustár György, PhD – főszerkesztő
Homoki Gyula, PhD – a lapszám szakmai szerkesztője

Kodácsy Tamás, PhD
Kovács Áron, PhD
Lapis József, PhD

Rácsok Gabriella, PhD

Korrektúra
Lapis József, PhD

Homoki Gyula, PhD

Angol korrektúra 
Füsti-Molnár Pálma
Homoki Gyula, PhD

Nyomdai előkészítés és 
borítóterv: Asztalos József

Készült 
A Kapitális Nyomdában 

Ügyvezető igazgató: Kapusi József

ISSN 1416-9878
DOI: 10.59914/sf.29.2025.2

Szerkesztőség címe
Sárospataki Református Hittudományi Egyetem

3950 Sárospatak, Rákóczi út 1.
Kiadás és terjesztés: +36 47 312 947
Felelős szerkesztő: +36 70 242 2674

PÉLDÁNYONKÉNTI ÁRA: 800 Ft (egyedi ár)
ÉVES ELŐFIZETÉSI DÍJ:  2000 Ft + postázási költség

CÍMLAPKÉP / COVER IMAGE:
A lapszám képanyagát Csetneki József képzőművész festményeiből 

és számítógépes grafikáiból válogattuk

Dr. Balogh Judit
Dr. Békési Sándor

Dr. Fazakas Gergely Tamás
Dr. Fazakas Sándor

Dr. Görföl Tibor
 Dr. Kiss Jenő

Dr. Kustár Zoltán
Dr. Lukács Olga
Molnár Illés
Dr. Szűcs Kinga
Dr. Tóth Sára
Dr. Varga Gyöngyi

Szerkesztőbizottság tagjai

Honlap: www.sarospatakifuzetek.hu | E-mail:  sarospatakifuzetek@gmail.com

Dr. Visky S. Béla

http://doi.org/10.59914/sf.29.2025.2


TARTALOM

    Homoki Gyula: Szerkesztői előszó � 5 

Oktass, hogy éljek! 							                    7     
    Pásztor Gyula: Formálj, hogy éljek!				               � 9 

Tanulmányok 			              		            		            � 13
    Angyal-Cseke Csaba: „A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” Egy regényrészlet tanulságai 	
        a prédikálásról a német homiletika szemüvegén át olvasva � 15
    Bíró Endre: Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden� 39 
    Jenei Péter: Az érzelmek bankettje. A vendégszeretet-epizód (1Móz 43,15–44,3) szerepe 	
        József és testvérei újratalálkozásának leírásaiban (1Móz 42–45) � 75
    Kányádi György: Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás 		
        perspektívájából� 87
    Péntek Dániel Gábor: A Zsoltárok könyve szókincse  			           � 101
    Rózsa Dávid: Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén � 115
    Simon Döme András: A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében � 129
    Veres Ábel: Accommodatio az immanenciában. Deleuze és Guattari párbeszédben 		
        a református teológiával � 145

Prédikációs tárház 				      	                           	          �159
    Füsti-Molnár Szilveszter: „Jaj!” (Ézs 5,20)    � 161

Idővonal							                	          �167  
    Kovács Áron: Mátyás Ernő teológiai tanár halálának 75. évfordulójára emlékezve: 		
        Nagy Barna: A Mátyás Ernő-kiállítás megnyitására, 1951. május 27.� 169  

Szemle �       173
    Baranyai Norbert: A bibliai hagyomány közvetítésének alternatívái a magyartanításban 	     	
        (Moldován Szilvia [szerk.]: Bibliai toposzok az irodalomórán, Budapest, L’Harmattan Kiadó 2024.)� 175
    Somfalvi Edit: Hitből jövő – Eszköztár az új generációk tanítvánnyá tételéhez. 		
       (Kodácsy-Simon Eszter – Siba Balázs [szerk.]: Hitből jövő. Valláspedagógiai kézikönyv, 		
       Budapest, Kálvin Kiadó – Luther Kiadó, 2025.)� 179
    Kustárné Almási Zsuzsanna: Létkérdés (Kodácsy-Simon Eszter: Engedjétek kérdezni 		
       a gyermekeket! Az egzisztenciális kérdések lehetőséget teremtő ereje a hittanórán, 		
       Budapest, L’ Harmattan Kiadó, 2024.)� 185
    Herbály Eszter: „Isten szól először…” (Balogh Dávid: A lekció a magyar református istentiszteleti   	
      gyakorlatban, Budapest, Károli Gáspár Református Egyetem – L’Harmattan Kiadó, 2024.)� 189
    Ugrai János: Sárospatak mint iskolaváros olvasatai (Bolvári-Takács Gábor: A város és iskolája. 	
     Források és írások Sárospatak modernkori történetéhez, Sárospatak, Tokaj-Hegyalja Egyetem,    	
     Hegyaljai Helikon Könyvek I, 2025.) � 193

Stíluslap � 199

Szerzőink � 204



CONTENTS

      Gyula Homoki: Editorial � 5

Teach Me That I May Live!	 					                   
     Gyula Pásztor: Shape Me That I May Live!		                               � 9

Studies		             
Csaba Angyal-Cseke: “Is Grace Always the Result of the Moment?” Lessons of a Novel’s 	   	
    Passage from Preaching Read through the Perspective of German Homiletics� 15
Endre Bíró: A Pastoral Career Originating in Zemplén, in Nagyzerind on the Black Körös River� 39
Péter Jenei: The Banquet of Emotions. The Function of The Hospitality Scene 		     	
    (Gen 43:15–44:3) in The Stories of Reunion (Gen 42–45)� 75
György Kányádi: Job as Suffering Protagonist: Analysis Through the Lens of Theatrical 		
    Characterization� 87
Dániel Gábor Péntek: The Vocabulary of the Book of Psalms� 101
Dávid Rózsa: Exploring Personal Involvement in Pastoral Care Research � 115
Döme András Simon: The Profile of the Corinthian Church in Light of the Second Epistle 	   	
    to the Corinthians� 129
Ábel Veres: Accommodation in Immanency: Deleuze and Guattari in Dialogue 			 
    with Reformed Theology� 145

Treasury of Sermons 						    
Szilveszter Füsti-Molnár: “Woe!” (Is 5:20)� 161

Timeline							                
Áron Kovács: Remembering the 75th Anniversary of Ernő Mátyás’ Death: Barna Nagy: 			 
    For the Opening of the Ernő Mátyás Exhibition, 27 May 1951� 169

Reviews
      Norbert Baranyai: Alternatives for the Mediation of Biblical Tradition in 				  
          Teaching Hungarian Literature (Moldován Szilvia [ed.]: Bibliai toposzok az irodalomórán, 		
          Budapest, L’Harmattan, 2024.)� 175
      Edit Somfalvi: Coming from Faith – A Toolkit for Forming New Generations of Disciples 		
          (Kodácsy-Simon Eszter – Siba Balázs [eds.]: Hitből jövő. Valláspedagógiai kézikönyv, 		                 	
          Budapest, Kálvin Kiadó – Luther Kiadó, 2025.)� 179
      Zsuzsanna Kustárné Amási: Existential Question (Kodácsy-Simon Eszter: Engedjétek kérdezni 	             	
          a gyermekeket! Az egzisztenciális kérdések lehetőséget teremtő ereje a hittanórán, 		                 	
          Budapest, L’ Harmattan Kiadó, 2024.). � 185
      Eszter Herbály: “God Speaks First…” (Balogh Dávid: A lekció a magyar református istentiszteleti 		
          gyakorlatban, Budapest, Károli Gáspár Református Egyetem – L’Harmattan Kiadó, 2024.)� 189
      János Ugrai: Interpretations of Sárospatak as a School Town (Bolvári-Takács Gábor: 		                                        	
          A város és iskolája. Források és írások Sárospatak  modernkori történetéhez, Sárospatak, 	   	
          Tokaj-Hegyalja Egyetem, Hegyaljai Helikon Könyvek I, 2025.)� 193

Stylesheet � 199

Authors� 204

      



52025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Szerkesztői előszó

Doktorandusz éveim alatt több ízben volt lehetőségem olyan konferenciákon részt 
venni, amelyeket kifejezetten fiatal teológusoknak vagy vallástudománnyal foglalkozó 
hallgatóknak szerveztek. A szokásos izgalmon túl egyre-másra a csodálat érzése töltött 
el ezeken az alkalmakon, amikor egy-egy szünetben végigpásztázva a hol kisebb, hol 
nagyobb tömeget, mindig hálával gondoltam arra, hogy ennyi fiatal és tettre kész gon-
dolkodó erőt, időt és energiát fordít egy-egy számára kedves teológiai vagy vallási kérdés 
és jelenség közelebbi tanulmányozására. A teológia mindig csodálatos szenvedély, de 
van valami különös és hozzáadott értéke annak, amikor ez a szenvedély valakit életút-
jának első felében ragad meg. Nem csak azért, mert mindenkori tapasztalat szerint az 
intellektuális megérintettség és az ennek engedelmeskedő elmélyült kutatás nem fel-
tétlenül tömegjelenség a fiatalabb generációk körében, hanem azért is, mert az olyan 
speciális tudományterület, mint a teológia, nem minden esetben kecsegtet konkrét, 
receptre felírható válaszokkal és megoldásokkal az egyén vagy a közösség problémáira 
(az anyagi gyarapodásról vagy a „piaci” elhelyezkedés előnyeiről már nem is beszélve). 
A nyílt napok alkalmával vagy középiskolai kiszállásokon, amikor előkerül a kérdés a 
különféle pályaorientációs előadások közben, hogy miért érdemes a teológiát válasz-
tani továbbtanulási opcióként, egyre-másra csak azt tudjuk ilyenkor elmondani, amit 
a Példabeszédek helyez a bölcsességet hallgató fiatal szívére: „Tartsd meg parancsolata-
imat, hogy élj, tanításomat őrizd, mint a szemed fényét!” (Péld 7,2). A teológia mint 
az Isten kijelentését értelmező módszeres tudomány a szó legtágabb értelmében véve 
élettudomány, hiszen az emberi élet és egzisztencia egészét kívánja átfogni. A teológia a 

„hogy élj” legtágabb célját kívánja meg megvalósítani, amelyben a szenvedélyes keresés 
néha sokkal fontosabb és elmélyültebb, mint a készen kínálkozó válaszok visszaadása. 
Ha úgy vesszük, a fiatal teológus lényegében ennek a felszólításnak enged, amikor saját 
érdeklődésének megfelelően közelít a teológia nagy kérdéseihez.

A 2025-ös évet a Magyarországi Református Egyház az Ifjúság évévé nyilvánította 
azzal a céllal, hogy a fiatalok életének megújulására és a gyülekezetek ifjúsági mun-
kájának erősítésére hívják fel a tágabb egyházi közösség figyelmét. Miközben sokféle 
módon került az érdeklődés középpontjába a fiatal generációk jelenlegi helyzetének és 
állapotának a tárgyalása, valamint a feléjük és köztük végzett missziói munka módszere, 
talán kevesebb szó esett azokról az ifjú teológusokról, akik a gyakorlati egyházépítő 
munkán túl a teológiai tudomány művelőiként is elhívatott szolgálatot teljesítenek. 
Ennek fényében külön örvendetesnek tartjuk, hogy a Sárospataki Református Hittu-
dományi Egyetem teológushallgatóinak kezdeményezésére egy házi konferencia meg-
rendezésére került sor 2025. április 4-én és 5-én I. Pataki disputa néven, amelynek 
kifejezetten az volt a célja, hogy a résztvevő egyetemi hallgatók betekintést nyerjenek 
azokba a témákba, amelyek aktuális módon meghatározzák a hazai és a nemzetközi 
teológiát. A szervező hallgatók – Gönczy Ákos és Sipos-Vizaknai Ábel – kifejezetten azt 
szerették volna elérni, hogy fiatal pályatársaik együtt gondolkozzanak és beszélgessenek 

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.1

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.1


6 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

az előadások témáiról és az azokból kiinduló felvetésekről. Mindehhez gazdag anya-
got szolgáltattak azok a szintén fiatal teológushallgatók és doktoranduszok, akik saját 
kutatásuk témájának egy-egy szeletét tárták a hallgatóság elé, és a különféle teológiai 
diszciplínák széles forrásvidékéről adták elő saját felfedezéseik tanulságait.

A Sárospataki Füzetek jelenlegi számának tanulmányai között a konferencián elhang-
zott előadások közül négy szerkesztett változata is helyet kapott. Angyal-Cseke Csaba írá-
sában a Kurt Ihlenfeld német író és evangélikus lelkész Wintergewitter című regényéből 
vett részletekkel kalauzol el bennünket a homiletika nagy kérdései felé. Kányádi György 
színházi koreográfus-rendező Jób történetét tragédiaként olvassa újra, és arra a kérdésre 
keresi a választ, milyen új motívumokat fedezhetünk fel ennek a tragikus szenvedőnek 
az alakjában a színészi karakteralkotás szemüvegén keresztül. Rózsa Dávid lelkipásztor és 
doktorandusz a lelkigondozás gyakorlatának egyik kevésbé reflektált módszertani problé-
májára világit rá, nevezetesen arra, hogy miként befolyásolja vagy torzítja a személyes érin-
tettség és élettörténet a lelkigondozó munkáját és teológiai tudományos kutatását. Végül 
Veres Ábel izgalmas kísérletet tesz arra, hogy teológiai oldalról Kálvin és Barth, filozófiai 
oldalról pedig Deleuze és Guattari meglátásait állítsa párbeszédbe azzal a céllal, hogy az 
accommodatio elvének teológiai-hermeneutikai fontosságát kiemelje. Az I. Pataki disputa 
előadásain túl a számban helyet kapott még Bíró Endre egyháztörténeti írása, amelyben 
aprólékosan és lebilincselően ismerteti Molnár János 19. századi nagyzerindi református 
lelkipásztor életútját, illetve Simon Döme András lelkipásztor és doktorandusz a második 
korinthusi levél bevezetéstani kérdéseit tárgyaló tanulmánya, majd Jenei Péter vallástanár, 
teológus-lelkipásztor szakos hallgató írása, amelyben a József-történetek egyik epizódját 
elemzi az ókori vendégszeretet szokásainak fényében.

A tanulmányokon kívül örömmel ajánljuk az Olvasó figyelmébe Füsti-Molnár 
Szilveszter főiskolai tanár prédikációját. Az Idővonal rovatban pedig Kovács Áron 
közlésében Nagy Barna professzor megnyitó beszédét olvashatjuk, amelyet a Mátyás 
Ernő-kiállításon mondott el 1951. májusában, tartalmában pedig egy személyes, ben-
sőséges – mondhatjuk: baráti – életútismertetést valósít meg. A Szemlében ezúttal több, 
a közelmúltban a katekhetika, a liturgika vagy éppen az irodalomtudomány és hely-
történet témaköreiben megjelent érdekfeszítő könyv ismertetése található lényeglátó 
recenzenseink tollából. Az írások mellett a számban Csetneki József képei is felkelthetik 
figyelmünket. A képzőművész és tanár több szálon is kötődik Sárospatakhoz és egyete-
münkhöz: az ART ÉRT Művészeti Iskola és Óvoda vezetőjeként és a pataki értelmiségi 
élet meghatározó szereplőjeként, emellett pedig a református közösségszervező mes-
terszakunk jelenlegi hallgatójaként. Ezúton köszönjük neki, hogy ezekkel a megkapó 
alkotásokkal is gazdagította lapszámunkat.

Bízunk benne, hogy a Sárospataki Füzetek jelen száma a maga egészében, a szerzők 
kutatásától és írásától, a szerkesztési folyamatokon keresztül el egészen az olvasói befo-
gadásig a maga szerény módján hozzájárulhat ahhoz, hogy a teológia – generációktól 
függetlenül – az élet szolgálatává váljon és az is maradjon!

Homoki Gyula

Homoki Gyula – Szerkesztői előszó



Oktass, hogy éljek!
Az apostol egy különös megfogalmazást használ 

azután az Isten ajándékaival kapcsolatban: 
„Ezek által drága és hatalmas ígéreteket kaptunk, 

hogy általuk isteni természet részeseivé legyetek, 
és megmeneküljetek attól a pusztulástól,

 amelyet a kívánság okoz a világban.”



„Cím nélkül”, 70x50 cm, akril/vászon



92025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

„Az ő isteni hatalma megajándékozott minket 
mindazzal, ami az életre és a kegyességre való, 
azáltal, hogy megismertük őt, aki saját dicsőségé-
vel és erejével hívott el minket. Ezek által drága és 
hatalmas ígéreteket kaptunk, hogy általuk isteni 
természet részeseivé legyetek, és megmenekülje-
tek attól a pusztulástól, amelyet a kívánság okoz 
a világban. Éppen ezért teljes igyekezettel töre-
kedjetek arra, hogy hitetekben mutassátok meg 
az igaz emberséget, az igaz emberségben ismere-
tet, az ismeretben önuralmat, az önuralomban 
állhatatosságot, az állhatatosságban kegyességet,  
a kegyességben testvéri szeretetet, a testvéri szeretet-
ben pedig minden ember iránti szeretetet. Mert ha 
ezek megvannak és gyarapodnak bennetek, nem 
lesztek a mi Urunk Jézus ismeretében sem tétlenek, 
sem terméketlenek.” 2Pt 1,3-8

Amikor ezeket a sorokat írom, a reformáció 
ünnepének küszöbén járunk. Ha ebben az 
időszakban a rovat címére gondolok, hasznos-
nak tűnik így aktualizálni: Formálj, hogy éljek! 
Innen indulva igyekszem Péter levelének idézett 
részében arra figyelni, mivel, hogyan akar Isten 
Igéje által formálni, helyreigazítani, azzá tenni, 
akivé elhívott.

Ebből a szempontból lesz beszédes mind-
járt a szakasz első megállapítása: „Az ő isteni 
hatalma megajándékozott minket mindazzal, 
ami az életre és a kegyességre való…” Péter 
apostol ezzel a háttérrel látja nemcsak saját 
magát, hanem a gyülekezet minden tagját. 
A hitben erőseket és a botladozókat, a sok 
gyümölcsöt érlelőket és a csupán vegetálókat 
egyaránt. Amint a Bibliát olvasó emberek előtt 
ismert, az élet itt nem a létezést jelenti, hanem 
az Istennel való eleven kapcsolatot. Azt, amire 
Isten az embert szerető terve szerint teremtette. 
Ez a kapcsolat a hitben való megmaradás és az 
örök élet biztosítéka, de egyúttal a kegyesség 
megélésének a feltétele is. Ez a kapcsolat min-
denre elégséges erőforrás, amire nézve Péter azt 

OKTASS, HOGY ÉLJEK !

FORMÁLJ, 
HOGY ÉLJEK!

Pásztor Gyula

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.2

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.2


10 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Pásztor Gyula

írja, hogy Isten Krisztusban hiánytalanul megajándékozott vele. De éppen azért, mert 
minden ezen múlik, kritikus, sokféle támadásnak kitett pontja a keresztyén életnek. 
Szükség van a folyamatos ellenőrzésére, rendben tartására és használatára.

Min múlik tehát ez a kapcsolat? Mi a feladatunk vele?
Péter azt írja: azáltal ajándékozott meg Isten vele, azáltal állította helyre, hogy megis-
mertük Őt. Isten a maga részéről tehát mindent megadott ehhez az élethez (kapcsolat-
hoz). Elénk jött vele. Nem kell tőle semmi újat, semmi többet kérnünk vagy várnunk. 
A labda a mi térfelünkön pattog. Mi a feladatom? Ezt maga Péter apostol nem sokkal 
később így fogalmazza meg: „… növekedjetek a kegyelemben és a mi Urunknak és 
megtartó Jézus Krisztusunknak ismeretében” (2Pt 3,18). Az első feladat tehát meg-
ismerni, minél jobban, igazán megismerni őt. Megismerni a véleményét, az akaratát, 
felkínált segítségét mindazzal kapcsolatban, amiben vagyok, ami kérdésként, feladat-
ként, kísértésként előttem áll. Amiben nemcsak Ő ismer engem, hanem és is ismerem 
Őt, abban vagyunk kapcsolatban. Ha Péter apostol bátorkodik azt írni, hogy ebben a 
levél olvasóinak növekedni kell, akkor egészen biztosan van még ezzel kapcsolatban 
nekem is tennivalóm. Mert Isten azzal formál tovább, amit teljesebben megismertem, 
megértettem belőle, és engedtem, hogy hatni kezdjen az életemben. Mivel pedig aján-
dék, csak ott érvényesül, ahol tudatosan átveszem, elfogadom.

Az apostol egy különös megfogalmazást használ azután az Isten ajándékaival kap-
csolatban: „Ezek által drága és hatalmas ígéreteket kaptunk, hogy általuk isteni termé-
szet részeseivé legyetek, és megmeneküljetek attól a pusztulástól, amelyet a kívánság 
okoz a világban.”

Olyan nagy dolgot mond itt Péter, hogy az ember nem is nagyon meri magára 
érteni: isteni természet részesévé lenni. Akár óvatosságból sem, hogy ne legyünk rajon-
gás áldozataivá. Így inkább a színről színre látás időszakára toljuk ki ezt a reménységet, 
hiszen egyébként is ígéretről van szó. Csakhogy éppen erre a különleges természetre 
lenne szükség, mert amit az apostol a folytatásban ír, az emberi természettel nem való-
sítható meg. Éppen ezért Isten ígéretet adott egy másik, isteni, krisztusi természetre. 
Az ígéret ebben az esetben nem azt a kiszámíthatatlanságot hordozza, hogy Isten szuve-
rén terve szerint majd valamikor megtörténik, hanem azt a bizonyosságot, hogy ennek 
megvan a fedezete. Isten megígérte. Tehát rajtam múlik, mennyire élek vele, mikor és 
mennyire teljesedik be. A tét pedig Péter szerint is drága és hatalmas: isteni természet. 
Ezzel élni meg élethelyzeteket, állni meg kísértéseket, s így elkerülni azt a pusztulást, 
amelybe a magunk természete szerint a kívánságok vinnének. Nemcsak a kárhozatot, 
hanem már a földi életben kudarcokat, lelki-testi veszteségeket, hitbeli hanyatlást, meg-
szégyenülést, bukást. Az a Péter írja ezt, aki nemcsak Jézuson látta az isteni természet 
sajátosságait, hanem a Szentlélek kitöltetése nyomán magukon és a megtért embere-
ken, zsidókon és pogányokon is felfedezte. Megfogalmazásából érzik, milyen hálával 
és csodálattal idézi fel ezeket és beszél róla. Annál inkább, mivel tudja, Jézus Krisztus 
ebben napról napra tovább akarja formálni az övéit, egészen odáig, amíg hasonlókká 
leszünk őhozzá (1Jn 3,2). S bármennyire töredékes is ez még ebben a világban, minden 



112025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Formálj, hogy éljek! 

része nélkülözhetetlen és Isten különös csodája, amit Ő egyre gazdagabban akar kibon-
takoztatni a hívők életében. 

Hogyan formálódik, hogyan lesz egyre teljesebbé ez az isteni természet bennünk? 
Nem beavatás útján, mint ahogy arról a korabeli misztériumvallások követői gondol-
kodtak, nem is úgy, hogy a Szentlélek egyszerűen megváltoztat, amit talán szívesen 
vennénk, hanem a hit és engedelmesség útján. S mivel Péter nemcsak a maga életében 
vágyik látni, átélni ennek az új természetnek a formálódást, hanem a gyülekezet minden 
tagjának szívből kívánja, így sürgetve erre biztatja őket: Éppen ezért teljes igyekezettel 
törekedjetek arra, hogy hitetekben mutassátok meg az igaz emberséget, az igaz emberségben 
ismeretet, az ismeretben önuralmat, az önuralomban állhatatosságot, az állhatatosságban 
kegyességet, a kegyességben testvéri szeretetet, a testvéri szeretetben pedig minden ember 
iránti szeretetet. A magunk helyzetére fordítva: Vállalkozz hittel arra, amire Isten hív, 
de tudod, hogy az már nem megy egyedül. Teljes igyekezettel törekedj azt megvaló-
sítani! Így tedd ki magad annak, így készíts alkalmat a Szentlélek számára arra, hogy  
Ő tudjon, Ő kezdjen érvényesülni benned. Tedd ezt sorban az élet területein: a 
hitben, az emberségben (jócselekedetekben), ismeretben, önuralomban, kegyes-
ségben, szeretetben. Mert drága és hatalmas ígéretet kaptunk, hogy azáltal, amivel  
Ő megajándékozott, isteni természet részeseivé legyünk. El akar ide juttatni, megígérte, 
s az ígéretét szeretettel be akarja váltani. Mert maga vágyik arra, amire nekünk van szük-
ségünk, hogy elkerüljük azt a romlottságot, amelyet a kívánság okoz a világban, és az 
isteni természet ajándékai egyre gazdagabban érvényesüljenek az életünkben. Ennek 
pedig ez az Istentől rendelt, elkészített útja. Hadd formálja ezt a természetet minél 
szabadabban bennünk!



Gnóm vénuszok, PC grafika, 80x100 cm



TANULMÁNYOK
Angyal-Cseke Csaba
Bíró Endre
Jenei Péter 
Kányádi György
Péntek Dániel Gábor 
Rózsa Dávid 
Simon Döme András 
Veres Ábel



„Cím nélkül”, 60x550 cm, akril/fa



152025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

I. 
Téli fergeteg

„A gyertyák még elegendőek voltak az első ünnepnapra. 
Ennek ellenére a karácsonyi reggel egy kis csalódást 
hoz magával. Ahogy a világító karácsonyfa sem tűnik 
már olyan lenyűgözőnek, mint előző este. A nappali 
fény levetkőzi a titokzatosság leplét. Még mindig titok 

– csoda –, de az idő már megtette hatását. A lélek hul-
lámait is lecsendesíti. Éppen jó, hogy az igazság nem 
csupán a lélek élménye. Különben túl ingatag lenne 
a talaj, amelyen állnánk. És hogyan álltam volna meg 
a szemek előtt, amelyek az első ünnepnapon a temp-
lomban rám néztek, ha nem tudtam volna mást fel-
mutatni, csak a saját élményemet?

Elég gyenge volt aznap reggel, meg kell monda-
nom. A hit nem olyan változatlan, mint az egyházi év. 
Hirtelen felhalmozódnak az akadályok, és az ember 
úgy néz szembe az ünneppel, mint egy kirakattal, 
amely mögött a dicsőségek mind ott terpeszkednek 

– de sajnos üveg van közöttük, és így elérhetetlenek 
maradnak. Így volt ez ma reggel is. A szavak meg-
voltak, de az ügy távol állt tőlem. Van ilyen, nem 
először tapasztaltam. A szószékre mentem, tudatá-
ban annak, hogy egy begyakorolt szerepet mondok 
fel. Nem volt bennem semmi, ami élővé tette volna. 
Így álltam a gyülekezet elé. Több száz szempár nézett 
rám. Inkább az angyalt kellene nézniük, gondoltam, 
aki a pásztorokhoz érkezik. Nekem csak felmondani-
valóm volt. És természetesen elhatároztam, hogy ezt 
olyan jól, olyan egyértelműen és olyan meggyőzően 
fogom megszólaltatni, ahogy csak tudom. Más 
szóval: gyakorlatilag elbújtam az ügy, a csoda, a 
misztérium mögé. A karzat szokás szerint zsúfolá-
sig telt. És most, a hűvös reggeli fényben, láttam 
az arcokat is, anélkül az elragadó ragyogás nélkül, 
amely tegnap öntötte el őket. Olyan pontossággal 
láttam őket, amely teljessé tette kiábrándultságomat. 
Újra láttam az aggodalom, a félelem, a nyugtalanság 
jeleit – láttam az ellenállás árnyékát: Semmi, semmi 
sem változott, mindazok ellenére, ami történt.  
A kegyelem mindig csak a pillanat műve? Nincs 

„A KEGYELEM 
MINDIG CSAK 
A PILLANAT 
MŰVE?”
EGY REGÉNYRÉSZLET 
TANULSÁGAI A PRÉDIKÁLÁSRÓL 
A NÉMET HOMILETIKA 
SZEMÜVEGÉN ÁT OLVASVA

Angyal-Cseke 
Csaba

TANULMÁNYOK

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.3

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.3


16 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Angyal-Cseke Csaba

olyan kegyelmi állapot, amelyben az ember a töredezettség és dermedtség ellenére, amit a lel-
kében tapasztal, egy attól teljesen független bizonyosságban és boldogságban megtartatik? Vajon 
a Lélek ajándékai annyira mulandóak, hogy mindig csalódunk, képtelenek vagyunk megtartani 
őket – nem kellene-e végre birtokolnunk őket? Muszáj mindig csak ígéretekből élnünk, zálogból 
és előlegből valamiért, ami itt sohasem valósul meg igazán?”1

Kurt Ihlenfeld német író, evangélikus lelkész Wintergewitter című, az alkotó főműve-
ként számontartott regényének néhány mondatát idéztem. Az 1951-ben megjelent 
alkotás 1945 telének eseményeiről mesélve a kelet-német területen élő polgárság tragi-
kus sorsát dolgozza fel. A regényben a Vörös Hadsereg feltartóztathatatlan közeledését 
az ágyúk egyre erősebb dörgése jelzi, amely, mint „téli fergeteg” – innen a regény címe 
is – a katasztrófa, az ítélet, de a vezeklés és a megtisztulás szimbólumává is válik. Az 
alsó-sziléziai falvak lakói a front sürgető fenyegetettségében lassan kezdik felismerni 
szülőhazájuk vereségének következményeit, a korábbi, rendezett életük helyére lépő 
káoszt, saját életük veszélyeztetettségét.2

Ihlenfeld személyes élményeit és kora emberének tapasztalatait lenyűgöző pon-
tosággal önti irodalmi formába,3 amikor regénye első felében egy olyan lelkészt állít 
olvasói elé, aki az ellentmondások és az értelmetlenség előidézte határhelyzet döntő 
jelentőségű vákuumában szinte az őrület határára sodródik.4 A regény olvasója így a 
parókia szemszögéből nyer bepillantást a regény szereplőinek életébe, és vonódik be 
azokba a félelmekbe és aggodalmakba, amelyeket a menekülés gondolata vált ki a falu 
lakóiból. A távozást sorsszerűségként élik meg, még ha a visszatérés reménye jelenvaló 
marad, a távozás véglegessége csak a menekülés káoszában válik nyomasztóan világossá. 
A regény emberábrázolásának különlegessége is éppen abban áll, hogy Ihlenfeld nem 
kerüli el a részvét talán pátoszos kifejezését, és nem riad vissza a menekülés józan és 
kemény mindennapjainak leírásától.5

A regény szemléletének hátterében azonban teológiai, pontosabban antropológiai 
meggyőződés áll, amelynek lényegét az ember pótolhatatlanságának, értékes eredeti-
ségének, azaz teremtményi voltának hangsúlyozása adja. Az ember teremtettségénél 
fogva felelős Teremtője, közeli és távoli embertársai, környezete, múltja, jelene és jövője 
iránt. Feladata e kötelességének örömteli tudatosítása, nem lehet sem kevesebb, sem 
több, azaz nem engedheti originalitása elvesztését. Ihlenfeld ebből az alaphelyzetből 

1	  �Ihlenfeld, Kurt: Wintergewitter, Wien – Berlin – Zürich, Europa, 1979, 519–521.; vö. Dornemann, 
Axel: „Als stände Christus neben mir”, Gottesdienste in der Literatur, Eine Anthologie, Leipzig, Evangeli-
sche Verlagsanstalt, 2014, 208–209. (Az idézetet saját fordításomban közlöm, kiemelés az eredetiben.)

2	  �A regényről lásd bővebben: Hoffbauer, Jochen: Chronik Eines Unterganges, Anmerkungen Zu 
Dem Roman „Wintergewitter” Von Kurt Ihlenfeld, Jahrbuch Für Schlesische Kirchengeschichte, 67, 
1988, 207–216.

3	  �Kunisch, Hermann: Handbuch der deutschen Gegenwartsliteratur, München, Nymphenburger Ver-
lagshandlung, 1965, 305.

4	  �Scholz-Lübbering, Hannelore: Literarische Erinnerungsmuster, das deutsch-polnische Kulturerbe 
in der Grenzregion, Studia – konteksty pogranicza, 2018/2, 43–56, 50.

5	  Drewitz, Ingeborg: Vorwort, in Ihlenfeld: i. m., 5–6.



172025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 

kiindulva igyekszik egy immanens konfliktusban megvilágítani az emberi nyomorúság 
lényegét: itt Krisztus, ott fegyverszünet.6

A történet utolsó szakaszában a gyülekezet és lelkésze számára fontos szerepet ját-
szanak az istentiszteletek,7 és ez a részlet arra is rámutat, hogy lelkészként mit jelent 
a figyelem kereszttüzében állni és a liturgikus esemény középpontjában lenni.8 Ilyen 
értelemben talán cseppet sem mutatkozik alaptalannak az a gondolat, hogy a követke-
zőkben vázolt homiletikai gondolatmenet ívét ennek a regényrészletnek néhány elemét 
kiemelve rajzoljuk meg. Annál is inkább belátható ennek hasznos volta, hiszen az idé-
zett néhány mondat az irodalmi élményen túl már első olvasásra is tálcán kínálja egy 
lelkész monológjába rejtett teológiai többlettartalmat.

II. 
„Nekem csak felmondanivalóm volt. 

...gyakorlatilag elbújtam az ügy, a csoda, a misztérium mögé.”

Az idézett két mondat első renden talán azt az egyszerűnek tűnő kérdést veti fel, hogy 
akar-e egyáltalán valamit mondani az igehirdető, van-e mondanivalója a prédikáció-
jának. Ebből következik rögtön azonban az a kérdés is, hogy elegendő-e, ha az igehir-
dető az igehirdetést mindentől – így az olyan emberi tényezőktől is mint önmaga vagy 
éppen hallgatóinak világa – függetlenül „csak” tartalmat akar közvetíteni. Az azonban 
bizonyos, hogy bárhogyan is tesz, ezt egy igehirdetés az alapige elhangzása után teszi, 
így ebben az összefüggésben az a kérdés is szinte magától értetődő módon adódik elénk, 
hogy milyen viszonyban áll a kijelölt vagy éppen választott textus a prédikátor és pré-
dikációja mondanivalójával.

Nem csupán a történeti érdeklődés, hanem annak éppen hazai igehirdetési gyakor-
latunkra való tanulsága vezet arra, hogy röviden kitérjünk arra, ami regény keletkezé-
sének korát homiletikai szempontból jellemezte.9 Az ügy, a csoda, a misztérium mögé 
elbújás gondolata –úgy vélem – tökéletes megfelel annak, ahogyan Karl Barth az ige-
hirdető hírnök szerepének kizárólagosságát hangsúlyozta. Az igehirdető mint legitim 
másodlagos tanú tanúskodik a tanúságtételről, és aláveti magát a bibliai igének, és sze-
mélyes véleményét és érzéseit a lehető legmesszebb menően háttérbe szorítja.10 A pré-

6	  �Beeskow, Hans-Joachim: „Von der Kostbarkeit des Menschen...”, Zum Leben und Werk des Schrift-
stellers und Pfarrers Kurt Ihlenfeld, berlingeschichte.de, 2025. 06. 20., URL: https://berlingeschichte.
de/lesezei/blz98_01/text03.htm Utolsó letöltés: 2025. 12. 02.

7	  Dornemann: i. m., 202.
8	  Deeg, Alexander: Liturgik, Gu ̈tersloh, Gütersloher Verlagshaus, 2021, 53.
9	  �Evangélikus összefüggésben figyelemre méltó id. dr. Hafenscher Károly megállapítása, miszerint az 

Evangélikus Teológiai Akadémián a 20. században tanított homiletikára határozottan a barthi teológia 
nyomta rá a bélyegét, hiszen annak tipikus stílusjegyét, a homília műfaját gyakorolták, amely a bib-
liai szöveg versszerinti magyarázatát jelentette, elutasítva a retorikát vagy bármiféle tudományosságot. 
Az evangélikus gyakorlati teológiában Barth teológiáját így mint „vulgárbarthianizmust” gyakorolták 
(Gémes Pál: Barth Károly nyomában – Magyarhonban, Útitárs, 34. évfolyam, 1990/2, 6.).

10	  �Barth, Karl: Menschenwort und Gotteswort in der christlichen Predigt, in Finze-Michaelsen, 
Holger (Hrsg.): Vorträge und kleinere Arbeiten 1922–1925, Zürich, Theologischer Verlag, 1990, 430.

https://berlingeschichte.de/lesezei/blz98_01/text03.htm
https://berlingeschichte.de/lesezei/blz98_01/text03.htm


18 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

dikációnak a Szentírás magyarázatának kell lennie, tehát nem róla, hanem belőle kell 
szólnia, az igehirdetőnek nem „mondania” (sagen) kell, hanem csak „utánamondani” 
(nachsagen) valamit.11 Barth programja kétségkívül segítette a lelkészeket a nemzetiszo-
cialista diktatúra idején, hogy elhatárolódjanak a fasizmus szellemiségétől, mindazon-
által olyan prédikációs kultúrát teremtett, amely olyan mértékben helyezte előtérbe a 
bibliai hagyományt, hogy a jelen értelmezése és a prédikátorok önreflexiója radikálisan 
háttérbe szorult.12 Hogy ez hová vezetett, kiválóan leírja Martin Doerne néhány gon-
dolata: „A tárgyilagos, prófétai irányelvekkel és ideálképekkel áthatott prédikálás iránti 
vágy és a feltételezett kerügma fanatikus intellektualizálásának hajlama: az eretnekség 
és a természetes teológia látszólag eltűnt. Ehelyett a német szószékekről nem ritkán 
kísérteties monoton hang hallatszik.”13

A német prédikáció- és homiletikatörténet vonalának továbbvezetése helyett most 
inkább azt a talán provokatív megállapítást fogalmazhatjuk meg, hogy ma éppen a prob-
léma másik oldalát éljük meg, amely abban áll, hogy a prédikátort a tartalom, azaz a mon-
danivaló és vele együtt a mondani akarás helyett inkább a forma kérdése foglalkoztatja. 
Peter Bukowski azonban arra hívja fel a figyelmet, hogy a prédikáció vázlatának elkészülte 
és konkrét formába öntése, megszövegezése között nélkülözhetetlen lépés a prédikáció 
céljának meghatározása, amely cél egyszerre foglalja magában a tartalmat és a szándékot 
is. Az intencionális egyértelműség elengedhetetlensége ugyanis minden kommunikációs 
kísérletben mára már elég egyértelművé vált. Annál is inkább sajnálatos, hogy éppen erre a 
szempontra fordítanak gyakran túl kevés – vagy éppen semmiféle – figyelmet a prédikáció 
előkészítése során. A prédikáció tartalom és szándék szerves egységének hiányában lénye-
gében céltalanná válik. Ennek oka részben az is lehet, hogy az igehirdetők annyira magukra 
és az előttük álló feladat megoldására koncentrálnak, hogy elfelejtik azt a kérdést önmaguk 
számára feltenni és megválaszolni, hogy a bibliai szövegből kiindulva mit akarnak elérni a 
gyülekezetükben. Ez a feledékenység tudattalanul elkerülheti azokat a döntési helyzeteket, 
amelyek elkerülhetetlenül felmerülnének a „Mit akarok?” kérdéssel, amely szemben áll a 

„Mit kell tennem?” kényszerével is.14 Ruth Conrad szerint a prédikáció szándékát és célját 
annak oka előzi meg, amely abból fakad, hogy a vallásnak kommunikációra van szüksége.  
A vallás eredeti értelmében az egyén dolga, de az élet értelmezéséhez elengedhetetlen a 
kommunikáció. A vallás a vallási tapasztalatok megosztásából és befogadásából él, így 
az a vallási közösség, amely megszűnik vallási tapasztalatait kommunikálni, elenyészik.  
A prédikáció szándéka és célja ebben az összefüggésben nem más, mint a vallás kommu-
nikációja.15

11	  �Barth, Karl: Homiletika, A prédikáció lényege és előkészítése, ford. Horváth Gabriella, Pápa, 
Dunántúli Református Egyházkerület, 2021, 30.

12	  Karle, Isolde: Praktische Theologie, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2020, 198.
13	  �Doerne, Martin: Homiletik, in Galling, Kurt (Hrsg.): Handwörterbuch für Theologie und Reli-

gionswissenschaft, Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1959, 440.
14	  �Bukowski, Peter: Predigt wahrnehmen, Homiletische Perspektiven, Göttingen, Vandenhoeck & 

Ruprecht, 2023, 48.
15	  �Conrad, Ruth: Weil wir etwas wollen!, Plädoyer für eine Predigt mit Absicht und Inhalt, Neukirchen-

Vluyn – Würzburg, Neukirchener Theologie – Echter Verlag, 2014, 151.

Angyal-Cseke Csaba



192025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Friedrich Mildenberger azonban ebben az összefüggésben arra is figyelmeztet, 
hogy a cél megfogalmazásának jellege egészen máshogyan jelentkezik az alkalmi és 
a rendszeres igehirdetői szolgálat élethelyzetében. A homiletikai gyakorlatra készülő 
teológushallgató talán így gondolkodik: „Csütörtökön be kell adnom a homiletikai 
szemináriumra a prédikációmat; bárcsak végre eszembe jutna valami!” Ezzel szemben 
a gyülekezeti szolgálatban álló, vasárnapról vasárnapra prédikáló lelkész ugyanezt így 
fogalmazza meg: „Már szombat este van, és még mindig nem tudom, mit fogok pré-
dikálni vasárnap.”16 A talán kisarkított helyzet leírása kiválóan rámutat arra, hogy az 
akadémiai képzés nem feltétlenül alkalmas arra, hogy éppen erre a kérdésre érzékenyítse 
a hallgatókat, mert egyoldalúan a teológiai tartalmak kidolgozására és reflektálására 
helyezi a hangsúlyt, és hajlamos elhanyagolni azok kapcsolatát a hallgatók személyével 
és (jövőbeli) megszólítottjaival.17 Ugyanakkor Michael Meyer Blanck szerint fontos 
hangsúlyozni, hogy nemcsak a prédikációnak, hanem annak is, aki prédikál, akarnia 
kell valamit, és ennek tudatában el kell ismernie, hogy akarata elismerhető, de kriti-
zálható is, tehát figyelembe kell vennie hallgatóit. Aki prédikál, az a hallgatók elé akar 
tárni egy tárgyat, érzést vagy cselekvési lehetőséget, de ehhez nemcsak a prédikációnak, 
hanem a prédikátornak is kell(ene) valamit akarnia. A prédikációt előadni is azzal a 
határozottsággal kell, hogy akar valamit mondani, hiszen a lényege, hogy mások felé 
fordulunk, és megkérjük őket, hogy tegyenek valamit. Ehhez azonban a hallgatónak 
képesnek kell lennie arra, hogy felismerje, hogy a prédikátor mit akar, hogy eldöntse, 
hogy engedi-e kitenni magát annak.18

Gottfried Voigt azonban arra a veszélyre is figyelmeztet, hogy az, hogy a prédiká-
ciónak „akarni” kell valamit, veszélyes szlogenné is válhat, mivel általa minden prédi-
kátor kísértésbe eshet. Ennek veszélyét csak úgy lehet elkerülni, ha teljes mértékben 
engedelmeskedünk a szövegnek, versről versre, talán szóról szóra reprodukáljuk annak 
mondanivalóját, és így a szövegre hagyjuk, hogy mondja el, amit „akar”. Ugyanakkor 
az, hogy a prédikációnak „akarni kell valamit”, semmiképpen sem értelmezhető úgy, 
hogy alávetnénk azt az emberi megértés, szándék, és ezzel együtt a korlátok és tévedések 
előre meghozott döntésének. Hangsúlyozni kell, hogy a prédikáció alapigéje mindig 

„akar” valamit, és hogy ezt az akaratot a prédikátor nem csak érzékelni tudja – ez lenne 
az exegézis feladata –, hanem a prédikációban is kifejezésre kell juttatnia, tehát tévedés 
lenne azt hinni, hogy ezt elkerülhetjük azzal, hogy a szöveget egyszerűen, mondatról 
mondatra reprodukáljuk. Ha csupán ezt tesszük, akkor ebben az esetben a részeket 
tartjuk a kezünkben, de hiányzik az összekötő kapocs. A megértés feladata mindig 
szintetikus gondolkodást igényel. Ez kétféle értelemben is igaz: egyfelől ki kell deríteni, 
hogy a szöveg egyes kijelentései hogyan viszonyulnak egymáshoz, hogyan illeszkednek 
össze vagy éppen eltérnek egymástól, hogyan emelkednek ki egymásból vagy állnak 

16	  �Mildenberger, Friedrich: Kleine Predigtlehre, Stuttgart – Berlin – Köln – Mainz, Kohlhammer 
Verlag, 1984, 135.

17	  Bukowski: i. m., 48.
18	  �Meyer-Blanck, Michael: Entschieden predigen, Zehn rhetorische Behauptungen, in Uő.: Agenda, 

Zur Theorie liturgischen Handelns, Tübingen, Mohr Siebeck, 2013, 225–233.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



20 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

egymással szemben, és ezzel meg lehetne határozni a szöveg „tendenciáját”. Ha a szö-
veget így, azaz „szándéka” szerint értjük meg, akkor szükség van egy második lépésre 
is: meg kell mutatni ennek az akaratnak a relevanciáját a prédikáció hallgatói számára 
itt és most. Ha a szöveg „tendenciáját”, azaz akaratát megértettük, annak jelentőségét 
a mai gyülekezet számára felismertük, akkor ezt meg is kell fogalmazni. A prédikáció 
az alapige történeti kijelentéseit nem teheti időtlen történelmi igazságokká, hanem azt 
kell hirdesse a gyülekezetnek, amit Isten ma és holnap tenni akar vele, azaz valaminek 
történnie kell a gyülekezetben. A prédikáció a gyülekezettel akar valamit, tehát mindig 
figyelembe kell vennie, hogy kinek szól; attól függően, hogy az evangélium „hol talál-
kozik”, megkapja sajátos formáját és csúcspontját.19 Ruth Conrad szerint a prédikáció 
szándéka nem rögzíthető, nem lehet minden időben érvényes módon objektív és defi-
níciószerűen egyértelmű, hanem állandó reflexió tárgya, és a tartalom határozza meg.20 
Voigt azonban arra is rámutat, hogy konkrét helyzetekben mindig arra kell törekedni, 
hogy a prédikáció, mert ezt követeli a textus, valami nagyon konkrét dolgot tűzzön ki 
célul, és amíg a prédikátor ezt nem tudja megmondani, mi ez a konkrétum, addig nem 
értette meg az alapigét. Isten számára ugyanis a szó és a tett nem két különböző dolog, 
ha ő akar valamit, és ő eljövetelével akart is valamit, tehát a prédikációnak is akarnia 
kell valamit. Ugyanakkor aki prédikációjában mindig mindent egyszerre akar, alapve-
tően semmit sem akar. A „valami” a textus egyedisége és egyedülállósága, ami szükséges, 
jelentőségében éppen nagyon konkrét. Az egész, ami ezekben az egyes részletekben és 
a fehér fény ezer színre bomló árnyalatában érvényesül, minden alkalommal Krisztus, 
akit minden prédikációnk hirdetnie kell, akinek uralmát „akarni” kell.21

Eberhard Jüngel úgy fogalmaz, hogy a prédikáció textusának a feladata annak meg-
határozása, amit az igehirdetésben hirdetni kell, azaz végső soron nem a textust magát 
kell hirdetni, hanem azt, ami a szövegben úgy, mint hirdetendő kerül elő. A szentírási 
szöveg nem csupán emberi vélemény, de csak mint emberi szó formájában áll előttünk, 
amelynek történetisége a „több” kifejezéssel írható le. A prédikáció feladata ebben az 
összefüggésben nem más, mint a szövegben előttünk álló történeti helyzetet új meg-
világításba helyezni azáltal, hogy az igehirdető az eredeti történelmi helyzetnek meg-
felelő módon beszél róla. Ezt azonban csak a szöveg történelmi feltételrendszerének 
feltárása révén érheti el, amennyiben a szöveg egykori helyzete a jelen új szituációjában 
mint „Isten szövege” nyeri el érvényességét a múlt egy pillanatát új fényben megvilá-
gítva. Az igehirdetés ebben az összefüggésben tehát a fordítás aktusának is megfeleltet-
hető, amely pontosságának a feltétele, hogy a történelmi különbség ellenére – mintegy 
azt áthidalva – ugyanabba az új helyzetbe kell bevezetnie, amelynek az eredeti szöveg 
köszönheti létét. Isten ugyanis csak egy történet megfelelő szituációjában lép játékba, 
amikor annak körülményei éppen megfelelnek, de amikor közbelép, érkezése új hely-
zetet teremt. Ennek paradoxona, hogy bár az előállt szituáció új helyzet, mégis mindig 

19	  �Voigt, Gottfried: Die Predigt muss etwas wollen, in Uő.: Botschafter des Christus, Beiträge zur 
Predigtlehre, Berlin, Evangelische Verlagsanstalt, 1962, 138–142.

20	  Conrad: i. m., 152.
21	  Voigt: i. m., 143–145.

Angyal-Cseke Csaba



212025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

változóként lép fel. Isten igehirdetésben való megszólalásának a feltétele a szövegnek 
megfelelő, azaz a történelmi helyzet új helyzetben való aktualitását előidéző prédikáció. 
A prédikáció mint fordítás ezt úgy éri el, hogy az igehirdető és az igehallgató világával 
ellentétes világot konstruál, de ez csak akkor mehet végbe, ha az igehirdetés vállalja a 
világ valóságával való találkozást, konfrontációt. A textus prédikálása, azaz fordításának 
célnyelve ily módon a világ nyelve kell legyen, hiszen mind az igehirdető, mind az ige-
hallgató a saját világának nyelvén kell hangolódjon a textus nyelvére. A prédikáció mint 
fordítás tehát akkor pontos, amikor az Isten nevében a világ nyelvén lehet beszélni.22

Ruth Conrad figyelmeztet arra, hogy az, hogy a prédikációnak fel kell adni kije-
lentő, magyarázó jellegét, nem jelenti azt, hogy jó kérdések megfogalmazására kor-
látozódhat, ahogyan abba a hibába sem szabad esnie, hogy sietve elhamarkodott és 
leegyszerűsítő válaszokat adjon. A prédikáció valójában egy reflektív folyamatba vonja 
be a hallgatót, amelyben lehetősége nyílik arra, hogy élettapasztalatait vallási szempont-
ból értelmezze. A prédikáció feladata, hogy a textus segítségével bevonja a hallgatót a 
bibliai hagyománnyal való párbeszédbe, amely akkor valósul meg ha a hallgató felis-
meri, hogy a szöveg mennyire releváns, és milyen megvilágosító erővel bír az élet és a 
világ jelenének értelmezésében. A reflektáló prédikáció tehát cseppet sem homályos 
vagy határozatlan, hanem önmagában mutatja be azt, ami a keresztény vallás lényege.23

III. 
„...láttam az ellenállás árnyékát: 

Semmi, semmi sem változott, mindazok ellenére, ami történt.”

A regényrészlet következő szakasza azzal szembesít, hogy a prédikáció célja, tartalma 
és szándéka, a prédikátor akarása önmagában kevésnek bizonyul. A prédikációnak 
változást kell(ene) előidéznie, és talán nem járunk messze az igazságtól, ha sikertelen-
ségét abban látjuk, amelyben történetünk hőse: elhangzott a prédikáció, azaz valami 

„történt”, és a prédikátor minden igyekezete és akarata ellenére a hallgatóban semmi 
sem változott. Így szinte magától értetődően adódnak a kérdések: mire vezethető vissza, 
hogy a ma elhangzó igehirdetések többnyire hatástalanok? Milyen változásra kell(ene) 
meghívnia egy prédikációnak? Egyáltalán milyen síkon volna érdemes gondolkodnunk 
a prédikáció sikeréről és kudarcáról?

Wilfried Engemann ezt a homiletikai problémát a „tétlen prédikáció” (tatenlose 
Predigt) kifejezésben foglalja össze. Homiletikai szemináriumok alkalmával egy-egy 
prédikáció megtartása előtt arra kérte a hallgatókat, hogy osszák meg a csoporttal, hogy 
milyen konkrét elvárásaik vannak az igehirdetésükkel kapcsolatban, milyen hatást sze-
retnének elérni, milyen eseményt szeretnének elindítani a prédikációjukkal. A kérdésre 
adott válaszok túlnyomó többsége – némi zavar és feszült párbeszédek kíséretében – 
bizonyos teológiai, bibliai tartalmak tisztázását jelentette, ami leginkább a prédikáció 

22	  �Jüngel, Eberhard: Was hat die Predigt mit dem Text zu zun?, in Uő.: Predigten, München, Chr. 
Kaiser Verlag, 1968, 130–139.

23	  Conrad: i. m., 152–154.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



22 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

pragmatikus oldalának teljes figyelmen kívül hagyásával jellemezhető. A prédikáció 
azonban nem csupán retorikai vagy hermeneutikai feladat, hanem pragmatikus, azaz 
következményekkel járó beszéd, cselekményszerű jellege van. A prédikáció ilyen érte-
lemben a teremtésteológia perspektívájából érthető meg igazán. Az igehirdetés azzal 
vesz részt a teremtés eseményében, hogy történelmet alkot a konkrét emberi lét teré-
ben és idejében, azaz befolyásolja a történelmet azzal, hogy azt teszi, amiről beszél.  
A prédikáció a teremtő szót a teremtmény nyelvén fogalmazza meg, hallgatóinak annak 
tanúivá kell váljanak, hogy hogyan nyílik meg az élet tere, és egy olyan jövő kilátása, 
amely a jelenben való cselekvést is meghatározza. A prédikációnak ez a teremtésteoló-
giai felfogása nem empirikus tapasztalatok leírása, de nem is puszta ábrándozás, hanem 
jogos teológiai feltételezés.24 Voigt is hangsúlyozza, hogy az evangélium nem elégszik 
meg azzal, hogy értelmezze a hallgató napjait, hanem inkább meg akarja változtatni 
őket, és ez mélyen összefügg a evangélium lényegével. Ha örökre változatlan „tények-
ről” és „tényállásokról” lenne szó, akkor azokat csupán fel kellene fedezni, és minden 
rendben lenne, bár akkor már maga a felfedezés is megváltoztatná a helyzetet, hiszen 
aki „felfedezte”, már nem az, aki korábban volt. Ezzel az értelmezéssel azonban nem-
csak elégtelen, hanem helytelen módon fogalmazzuk meg az evangélium célját. Annak 
helyes értelme szerint ugyanis nem csak a mi (szubjektív) nézőpontunk lesz más, ahol 
az evangéliumot hirdetik, hanem azok az (objektív) élethelyzetek is, amelyekben Isten, 
embertársaink és a világ előtt állunk. A prédikációnak egy nem kívánatos állapotot kell 
megszüntetni, egy kívánatosat pedig megteremteni.25

A teremtésteológiai megalapozással azonban párhuzamba állítható a protestáns 
teológia kulcsfogalma, a megigazítás vagy megigazulás eseménye is. Ruth Conrad értel-
mezésében a megigazulástan homiletikai relevanciája akkor ismerhető fel, ha a refor-
mátori hagyománynak, jelesül az Ágostai Hitvallásnak megfelelően újra felfedezzük az 
ekkléziológia és prédikáció szoros összefüggését.26 A hitvallás harmadik cikke (De filio 
Dei) a hit krisztológiai megalapozását adja, amit a negyedik cikk (De iustificatione) a 
megigazulás összefüggésében bont ki. Ezután következik az egyházi szolgálatról szóló 
ötödik szakasz (De ministerio ecclesiastico), amely „[a]zért, hogy erre a hitre eljussunk...” 
(ut hanc fidem) bevezetéssel szoros kapcsolatban áll az előzővel, amely szerint a „hitet 
számítja be Isten előtte érvényes igazságul”. A hetedik tétel (De ecclesia) végül pedig az 
evangélium kommunikációját az igében és a szentségben mint az egyház lényegének 
kifejeződését határozza meg azzal, hogy azt mondja, hogy a „egyház pedig a szentek 
gyülekezete, amelyben az evangéliumot tisztán tanítják, és a szentségeket helyesen 
szolgáltatják ki”.27

24	  ��Engemann, Wilfried: Personen, Zeichen und das Evangelium, Argumentationsmuster der Praktischen 
Theologie, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2003, 69–71.

25	  Voigt: i. m., 140.
26	  Conrad, Ruth: Homiletik, Stuttgart, Kohlhammer Verlag, 2024, 29.
27	  ��Dingel, Irene (Hrsg.): Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, Göttingen, Van-

denhoeck & Ruprecht, 2014, 96–103.; Reuss András (szerk.): Konkordiakönyv, A Magyarországi 
Evangélikus Egyház hitvallási iratai, 2. kötet, Ágostai Hitvallás, Budapest, Luther Kiadó, 2008, 21–24.

Angyal-Cseke Csaba



232025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A hitvallás tartalmi középpontját jelentő hetedik cikk28 megkülönbözteti az empi-
rikus, látható egyházat (ecclesia) és a hitt, láthatatlan egyházat (congregatio sanctorum). 
A láthatatlan egyház az evangélium nyilvános hirdetésében, az igében és a szentségek-
ben nyer látható formát. Ez azt jelenti, hogy az istentiszteleten, tehát a prédikációban 
is a láthatatlan egyház nyilvánosan felismerhetővé és megtapasztalhatóvá válik.29 Ahol 
prédikáció és szentségek vannak, ott istentisztelet van, és ahol istentisztelet van, ott 
egyház van. A hitvallás értelmében nem létezhet egyház istentisztelet, prédikáció és 
szentségek nélkül. Ebben az összefüggésben mutat rá Ruth Conrad arra, hogy a pré-
dikáció – a reformátori teológia értelmében – a Krisztusba vetett hitben és az megi-
gazulás tapasztalatán alapszik, ahogyan ez a két elem a hitvallás harmadik és negyedik 
cikkében kifejtésre kerül. A prédikáció – mint evangéliumi prédikáció – szoterológiai 
jellegű, Krisztus-hirdetés. Ily módon a protestáns egyházak számára a krisztológiai 
megalapozottság tudatosítása és kidolgozása mindig a homiletika legfontosabb feladata.  
A reformátori krisztológia értelmében az igehirdetés tehát megigazulás- és megváltáshir-
detés, amelynek tapasztalati vonatkozása is van.30

Ebben az összefüggésben természetes rögtön felmerül a kérdés, hogy a „megiga-
zulás” 16. századi hitvitákban használt kifejezése alkalmas-e Isten munkájának a ma 
embere számára történő kifejezésére. A Lutheránus Világszövetség Helsinkiben tartott 
negyedik nagygyűlése már 1963-ban megállapította, hogy a mai ember nem azt kér-
dezi, amit a szerzetes Luther, hogy hogyan találhatna kegyelmes Istent, kérdése radi-
kálisabb, elementárisabb, hiszen éppenséggel azt kérdezi, hogy valóban van-e, és ha 
igen, akkor hol van az Isten. A modern ember nem Isten haragja miatt szenved, hanem 
az ő hiányának benyomásától, nem a bűnei miatt, hanem létének értelmetlenségétől 
való félelemtől szenved.31 Egyfelől meg kell jegyeznünk, hogy Luther kínzó kérdése 
azonos is lehet a ma emberének kérdésével, mivel az ebben a formájában a bűnös ember 
önérvényesítésének és önigazolásának kísérlete, amely nem Isten munkájára tekint.32 

28	  ��Slenczka, Notger: Theologie Der Reformatorischen Bekenntnisschriften, Leipzig, Evangelische Ver-
lagsanstalt, 2020, 207–208.

29	  ��Vajta Vilmos: Communio, Krisztus és a szentek közössége Luther teológiájában, Budapest, Magyar 
Luther Szövetség, 1993, 34.

30	  Conrad: Homiletik, 30.
31	  ��Wilkens, Erwin (Hrsg.): Helsinki 1963, Beiträge zum theologischen Gespräch des Lutherischen Welt-

bundes, Berlin, Lutherisches Verlagshaus, 1964, 456.; Érdemes utalnunk arra, hogy a Magyaror-
szági Evangélikus Egyház megbízásából akkor Prőhle Károly írt teológiai állásfoglalást, amelyben 
megállapította, hogy nyilvánvaló, hogy a mai embernek nem ez a kérdése, nem is így kérdez, mi 
több, nem is kérdez, de kimutatható, hogy mégis, rejtett módon kérdez az Istenről, amely lehe-
tőséget teremt a megigazulásról szóló evangélium hirdetésére. A kegyelem feltétlensége azt jelenti, 
hogy nincsen szükség arra, hogy az ember csődbe jusson, hogy meghallhassa az evangéliumot.  
A vallásosság sem jelent előnyt, hiszen az evangélium a vártnál annyira másnak mutatja az Istent 
elképzeléseinkhez képest, hogy nivellálódik a különbség vallásos és nem vallásos ember között. 
(Prőhle Károly: „Tanítsátok őket...”, Budapest, Magánkiadás, 2007, 150–151.)

32	  ��Körtner, Ulrich H.: Kirche des Wortes, Wirkungen und Wirksamkeit des Evangeliums, Leipzig, Lu-
therische Verlagsanstalt, 2025, 85–86.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



24 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Másrészt arra is rá kell mutatnunk, hogy Walter Mostert szerint az Isten létére vonat-
kozó kérdés sem jóval radikálisabb.33 Harmadrészt a bűn, a megbocsátás és az elfoga-
dás kérdése is éppen úgy aktuális, mint egykor, csak éppen – mint Klaus Winkler a 
lelkigondozás szempontjából rámutat – a morális bűn érzésétől megfélemlített lelkiis-
meret narcisztikusan sérült lélekké torzult, akit kevésbé a szuperego elvárásaival, mint 
inkább egy énideállal szembeni bukás aggaszt.34 Bár első pillantásra úgy tűnik, hogy 
a megigazulás teológiai paradigmája elvesztette relevanciáját a modern kor embere 
számára, mivel annak Isten-képe gyökeresen megváltozott a felvilágosodás kora óta, 
amelynek a következménye, hogy az utolsó ítélet ténye, az irgalmas Isten kérdése és a 
bűnért járó büntetés miatt érzett félelem elhalványulni látszik, relevanciájának teljes 
tagadása semmiképpen sem lehetséges. Martin Walser állapítja meg, hogy a megiga-
zulás modernkori aktualitásának megkérdőjelezése a teodícea-kérdés felerősödésével 
áll kapcsolatban, amely lényegében antropodíceává torzult: mivel Isten hiányzik, az 
ember megigazulását az ítélkezés kulturálatlansága váltja fel.35

Aki az utolsó ítéletről szóló teológiai tételt mint egy letűnt kor mítoszát el kívánja 
vetni, annak ezt a társadalmi valóságot nem szabad szem elől tévesztenie, hiszen – aho-
gyan Ulrich H. Körtner rögzíti – az önigazolás nyomásában az ember saját léte, létéhez 
való joga forog – lényegében folyamatosan – kockán a társadalom közvéleményének 
fórumán.36 Odo Marquard hívja fel azonban arra a figyelmet, hogy a megigazulás 
irrelevanciáját vagy elavultságát hirdető vélemények sajátos ellentmondásban állnak a 
nyilvános megigazulás mindenütt jelenvaló nyomásával és a modern életvalóság ítélő-
széki szerepével.37 Erich Fromm arra mutat rá, hogy ebben a tömegkommunikációban 
a megbecsülésért és figyelemért folytatott harcban az embereket jelentéktelenségtől 
és értelmetlenségtől való félelem vezérli,38 Axel Honneth pedig úgy fogalmaz, hogy a 
megigazulás üzenete ma azoknak szól, akik elismerésért küzdenek.39 Az előzőek értel-
mében tehát nem az a kérdés, hogy a megigazulás érvényes homiletikai paradigmává 
válhat-e, hanem az, hogy miként tehetjük ma élővé a reformátori teológia ma is kiin-
dulási alapnak tekinthető megközelítését.

Frank M. Lütze a prédikáció szándékának és hatásának vizsgálata összefüggésében 
szögezi le, hogyha a reformátori teológia alapvetését ma is szeretnénk megtartani és 
alkalmazni, akkor a megigazulásról szóló prédikáció helyett megigazító prédikációra van 

33	  �Vö. Mostert, Walter: Ist die Frage nach der Existenz Gottes wirklich radikaler als die Frage nach 
dem gnädigen Gott?, Zeitschrift für Theologie und Kirche, 74. évfolyam, 1977/1, 86–122.

34	  Winkler, Klaus: Seelsorge, Berlin – New York, De Gruyter, 1997, 282.
35	  �Vö. Walser, Martin: Über die Rechtfertigung, eine Versuchung, Zeugen und Zeugnisse, Reinbek, 

Rowohlt Buchverlag, 2012.
36	  Körtner: i. m., 85–86.
37	  �Marquard, Odo: Rechtfertigung, Bemerkungen zum Interesse dar Philosophie an dar Theologie, 

Gießener Universitätsblätter, 13. évfolyam, 2013/1, 78–87.
38	  �Vö. Fromm, Erich: Die Furcht vor der Freiheit, in Funk, Rainer (kiad.): Erich Fromm Gesamtaus-

gabe, 1. Band, Stuttgart – München, Deutsche Verlags-Anstalt, 1999, 215–392.
39	  �Vö. Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung, Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag, 1994.

Angyal-Cseke Csaba



252025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

szükség, azaz meg kell különböztetnünk az igazzá nyilvánítás és az igazzá tétel csele-
kedetét, másképpen fogalmazva: a megigazulás imputatív értelmezése mellett annak 
effektív jellegét kell hangsúlyoznunk úgy, hogy annak externitása ennek az újrafogalma-
zásnak nem esik áldozatul. A döntő Luther reformátori felismerésében ugyanis éppen 
abban áll, hogy Isten cselekedete nem csupán az ítélet kimondásának nyelvi esemé-
nye, hanem hogy ő maga igazzá is teszi a bűnöst, azaz nem csupán igazzá nyilvánítja.  
A forenzikus kép helyett a reláció összefüggésében azonban azt mondhatjuk, hogy Isten 
és ember ezen érintkezése gyógyító kapcsolati esemény, amelyben az ember önmagát 
mint Isten által szeretett embert fedezi fel.40 Lényegre törő pontossággal fogalmazza 
meg Luther e történés lényegét a Heidelbergi disputáció 28. tételében: „Isten szeretete 
nem megtalálja, hanem megteremti azt, ami számára szeretetre méltó, az ember sze-
retete viszont abból fakad, hogy valamit szeretetre méltónak talált.”41 Az evangélium 
mint Isten szeretetének ígérete ebben az összefüggésben a mássá létel (Andersseins) lehe-
tőségévé válik. Isten szeretetét egyfelől nem lehet kiérdemelni, feltétel nélküli, más-
felől azonban nem az ember tulajdonságaira, hanem a személyére vonatkozik, akkor 
az identitás kérdése felől is reflektálni kell. Isten meg nem érdemelt szeretetével szem-
ben állva ebben a szeretetben a szabadságot lehet felfedezni, amelyből az öröm fakad.  
A prédikáció csak akkor válhat az evangélium hiteles hirdetésévé, ha Isten feltétlen 
szeretetének szerez érvényt. A hit ebben az összefüggésben sem veszti el, hanem éppen 
Isten szeretetének meghirdetése révén nyeri el valódi, bizalomként megragadható értel-
mét (fiducia erga Deum).42 Az Isten szeretetének feltétlensége abban áll, hogy az igehir-
detésben nem felajánlja, hanem kifejezi a szeretetét az ember iránt, függetlenül attól, 
hogy ő ezt akarja vagy nem, és ezzel lehetővé teszi számára a bizalmat. A hit tehát nem 
feltétele, hanem következménye Isten szeretetének, pontosabban fogalmazva: a hit az 
a bizalom, amit Isten feltétlen szeretete ébreszt. Ez az emberrel kapcsolatos felfedező 
megértése Isten ember felöli döntésének, ami csorbíthatatlan örömöt és szabadságot 
hoz. Az igehirdetésre nézve azonban fontos megjegyeznünk, hogy ebben az összefüggés-
ben a hit elsősorban nem a prédikáció tartalma, hanem sokkal inkább reménység sze-
rinti következménye. Az ember identitáskérdése felől közelítve valójában – a korábban 
mondottakkal szoros összefüggésben – azt mondhatjuk, hogy az evangélium a narcisz-
tikus ember dilemmájára adott válasz. Isten szeretete ugyanis nem az ember bizonyos 
tulajdonságaira, sem bizonyos állapotára vonatkozik, hanem az emberre mint sze-
mélyre. Az ember minden törekvése és kétségbeesett kísérlete önmaga egy szimpatikus 
tulajdonságokból konstruált énkép kialakításával szerethetővé tételére azonban ezáltal 
meghiúsul.43 Isten szeretetének feltétlen bizonyossága felmenti az embert önmaga léte, 
jelentősége, identitása bizonyításának folyamatos kényszere alól, ahogyan annak iro-

40	  Lütze, Frank M.: Absicht und Wirkung der Predigt, Leipzig, Evangelische Verlagsanstalt, 2006, 45–50.
41	  Heidelbergi disputáció, ford. Nagybocskai Vilmos, Budapest, Magyar Luther Szövetség, 1999, 15.
42	  �Vö. Schäufele, Wolf-Friedrich: Fiducia bei Martin Luther, in Dalferth, Ingolf U. – Peng-Kel-

ler, Simon (kiad.): Gottvertrauen, Die ökumenische Diskussion um die fiducia, Freiburg – Basel 
– Wien, Herder Verlag, 2012, 163–181.

43	  Lütze: i. m., 60–61.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



26 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

dalmi megfogalmazását Dietrich Bonhoeffer Ki vagyok én? című versében olvashatjuk: 
„Ki vagyok én? Ez, vagy az? / Hol ez, hol amaz? / Egyszerre mindkettő? [...] Bárki vagyok, 
Te tudod, ismersz: Tiéd vagyok én, Istenem!”44 Ugyanakkor Isten szeretetének „kreatív 
potenciálja” van, ami az embert nem az ő lénye szerint határozza meg, hanem nyitva 
tartja a másság és a mássá létel lehetőségét. Ez azonban azt is jelenti, hogy a korábbi 
viselkedési mintái megkérdőjelezésének fenntartásával a szabadság új tereit nyitja meg, 
hiszen nem megtalálja a tárgyát, hanem az embert olyanná teszi, aki korábban nem 
volt.45 Ilyen értelemben az evangélium meghirdetése a mássá létel lehetőségének felkí-
nálásával elkerüli, hogy az ember olyan maradjon, amilyen volt, hiszen Isten olyannak 
szereti az embert, amilyenek az ő jövőbeli adományai révén vagyunk, s nem olyannak, 
amilyenek saját érdemünkből vagyunk.46

A reformátori igehirdetés nehézségeivel és lehetőségeivel a közelmúltban Reiner 
Preul foglalkozott, akinek megközelítésében a megigazulás üzenetét meghirdető pré-
dikáció felel meg az evangélium hirdetésének. A prédikáció ebben az összefüggésben 
tehát Krisztus-hirdetés, amelyben őt nem mint szigorú, törvény szerint ítélő bírót állítja 
a gyülekezet elé, hanem hagyja, hogy az evangélium valóban mint örömhír szólaljon 
meg. Ez nem csupán szóbeli üzenet (kérügma) átadását vagy egy doktrinális fogalom 
bemutatását, hanem azt jelenti, hogy Krisztusra mint egy személyben megtestesült 
örök igére mutat rá a prédikáció. Ebből következik, hogy a reformátori értelmezést 
követve az igehirdetés címzettje az ember lelkiismerete és öntudata, azaz belső önref- 
lexív folyamatának mechanizmusai, hiszen a lelkiismeret (conscientia) az önreflexió egy 
speciális esetének tekinthető.47 Ennek pontos ismerete és megfigyelése a reformátori 
teológia specifikuma, amely az igehirdetés lelkigondozói karakterét is meghatározza a 
lutheri teológia teljes kontextusának megfelelően. Luther teológiájának lelkigondozói 
irányultsága a rettegő lelkiismeret vigasztalásában nyer kifejezést. Luther számára a 
bizonyosság azt jelenti, hogy az ember tudja, hol áll a megváltás kérdése tekintetében. 
Olyan tudásról van szó, amely az Isten igéjében való állandó megalapozottságánál fogva 
bizonyul megbízhatónak. Luther teológiájának lelkipásztori hangsúlya tehát kezde-
tektől fogva Isten igéjének hatékonyságán alapul, ilyen értelemben Luther szerint úgy 
kell prédikálni, hogy belőle hit ébredjen, és általa a hit megmaradjon.48A reformátori 
értelmezés komolyan veszi a kétség és a kísértés e folyamatban betöltött szerepét, amely 
mind az igehirdető, mind az igehallgató oldalán jelen van és hat. Ennek nyomán nem 
elégedhet meg azzal, hogy a törvény és evangélium kettősségét „iskolás módon” teo-

44	  �Bonhoeffer, Dietrich: Börtönlevelek, Fogságban írt levelek és feljegyzések, ford. Boros Attila, Buda-
pest, Harmat Kiadó, 1999, 164–165.

45	  Lütze: i. m., 62–63.
46	  �A II. Orange-i zsinat 12. kánonja, vö. Denzinger, Heinrich – Hünermann, Peter (kiad.): Hitval-

lások és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai, Budapest, Szent István Társulat, 2004, 155.
47	  �Preul, Reiner: Reformatorische Predigt in der Gegenwart, Schwierigkeiten und Möglichkeiten, Leip-

zig, Evangelische Verlagsanstalt, 2022, 36–37.
48	  �Herrmann, Christian: Seelsorgliche Theologie, Der Ablass als Thema in Luthers Flugschriften, in 

Raedel, Christoph – Buchegger-Müller, Jürg (Hrsg.): Biblisch erneuerte Theologie, Jahrbuch für 
Theologische Studien, Witten, SCM R. Brockhaus, 2019, 139–163, 161–162.

Angyal-Cseke Csaba



272025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

lógiailag helytállóan fejezze ki. Az evangélium valóságát csak ott hirdetik meg igazán, 
ahol a kétség és a kísértés lehetőségét nem csupán elfogadják, hanem ezt az állapo-
tot mintegy „mozgásba lendítve” az igehirdetés szavai enyhülést is nyújtanak. Ahhoz 
azonban, hogy az emberben lezajló belső folyamatra, az önmagával való folyamatos 
párbeszédre figyeljünk, figyelembe kell venni a külső észlelést és valós élményeket, 
azaz mindazt, amit az ember lát és tapasztal. Lényegében ez a homiletikai aktualizálás 
feladata, amely az élet- és világtapasztalatból vett példák és összehasonlítási és viszo-
nyítási pontok révén megy végbe. A reformátori igehirdetés a szószékre viszi a belső 
és a külső tapasztalatokat, és összekapcsolja őket, azaz a lehető legmélyebb realizmus 
elkötelezettje. Mindazonáltal teológiai értelemben a kétséggel csak úgy tudunk hat-
hatós módon foglalkozni, ha a Szentírás átfogó értelmére és tartalmára hivatkozunk, 
azaz nem elég a prédikációs alapigénél megállni, amely az evangélium üzenetének egy 
speciális kisarkítása vagy annak esszenciája. A prédikáció nem egy szövegből, hanem a 
Szentírás átfogó üzenetéből, a különböző szövegek összességéből és kölcsönhatásából 
indul ki. Az igehirdetés feladata visszanyúlni és homiletikai értelemben aktuálissá tenni 
a bibliai hagyományon alapuló keresztény valóságértelmezés rendszerszíntű egészét, 
mint Isten-, világ- és életértelmezést. Ez a rendszerszintű egész két egymást komple-
menter módon kiegészítő perspektívában jelenik meg: egyfelől a Szentháromság Isten 
világban való cselekvésének egybefüggő teljességében, amely a teremtéstől a megváltá-
son az Isten országának kiteljesítéséig vezet, másfelől azonban ugyanezen Isten emberi 
egzisztenciában végmenő munkájában, amely a megigazulás üzenete és tapasztalata 
által minősített és centralizált.49 A két perspektíva, Isten egyetemes és az egyes ember 
életében végbemenő cselekedetének az egységét szépen fejezik ki Luthernek a Kis Káté 
Apostoli Hitvalláshoz kapcsolódó magyarázatainak megfogalmazásai, amelyek a terem-
tés, a megváltás és a megszentelés munkáját az egyes szám első személy használatával 
teszik a hívő személyes életét meghatározó valósággá.50

A fentebb bemutatott reformátori teológia homiletikai alkalmazása mai lehetősé-
geinek minden hasznosságának megjegyzése mellett fontos megállapítanunk, hogy a 
bűnös ember megigazítása nem olyan feladat, amelyet a prédikátor magára vállalhat, 
hiszen minden kísérlet, amely a megigazulás csodáját egy előre megírt prédikációval 
összekapcsolja, megfosztja a csodát szolgáló beszédet annak dinamikájától.51 Nem vélet-
len, hogy a prédikáció hatásának összefüggésében Preul megállapítja, hogy a prédikáci-
ónak olyan célja van, amelynek eléréséhez szükséges, de nem elégséges segítséget jelent, 
hiszen a legkiválóbb retorikai és teológiai teljesítmény sem képes hitet előidézni. A pré-
dikáció célját tekintve meg kell tehát különböztetnünk a hallgató érdeklődő tudatára 
és belső, egzisztenciális orientációjára gyakorolt hatást. Előbbi esetében az igehirdető 

49	  Preul: i. m., 38–39.
50	  �„Hiszem, hogy Isten teremtett engem minden teremtménnyel együtt. [...] Hiszem, hogy Jézus 

Krisztus [...] az én Uram... [...] Hiszem, hogy [...] a Szentlélek hívott el engem...” (Dr. Luther 
Márton Kis kátéja, ford. Prőhle Károly, Budapest, Luther Kiadó, 2010, 25–29.)

51	  �Kunz, Ralph: Unsägliches ansagen, oder warum man es beim Predigen nicht recht machen kann, 
Hermeneutische Blätter, 20. évfolyam, 2014/1, 85–86.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



28 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

elérheti, hogy a hallgató megértse, hogy egy-egy kérdésben mi a kereszt teológiai 
specifikuma, vagy éppen mi egy bibliai szakasz mondanivalója, de hatása nem (lehet) 
több, mint információ megértetése, megjegyeztetése. Utóbbi esetben azonban aligha 
a prédikátor mint inkább a Szentlélek munkája révén várhatjuk a prédikáció hatását. 
A hatásos, jó vagy éppen sikeres prédikáció a hallgatóban a megfelelés, a biztonság, 
belső békesség érzését ébreszti és erősíti, ami a Krisztus útján járás öröméből fakad, 
és felszabadulást nyújt a félelem, a szorongás és a feszültség alól.52 Figyelemreméltó 
azonban Arndt Schnepper megfogalmazása is, aki szerint bár a hitet prédikációval 
nem „állíthatjuk elő”, de képesek vagyunk néhány feltételt megteremteni ahhoz, 
hogy a prédikáció hatásossá váljon. Ebben az ő megközelítésében is fontos szerepet 
játszanak az érzelmek, amelyek a prédikáció számára a túlélés feltételét jelenthetik. 
Érzések és megértés nélkül ugyanis a prédikáció „elbeszél” az emberek, a gyülekezet 
feje felett.53 Összefoglalva tehát azt mondhatjuk, hogy ahol Isten igéjét hirdetik, ott 
valóban „valaminek történnie kell, azonban az, hogy valóban megtörténik-e, az Isten 
kezében van, de az igehirdetésnek erre kell törekednie”.54

IV. 
„Inkább az angyalt kellene nézniük, gondoltam, aki a pásztorokhoz érkezik.”

Az utolsó kiemelt regényrészlet az igehirdető kívánságát fogalmazza meg. Bár minden 
bizonnyal kihalhatjuk belőle a prédikálás korántsem egyszerű feladata elől való mene-
külés – vagy éppen: az evangélium hirdetésének kötelessége alóli felmentés kíván-
ságának – kétségbeesett hangját is, az ideális igehirdetés egyik ismérvének képszerű 
kifejezéseként is érthetjük. A karácsony ünnepének evangéliumára (Lk 2,1–20) tör-
ténő utalás azért figyelemreméltó,55 mert az a hatástalanság korábban idézett és elem-
zett tapasztalatának leírásával szemben ellenpontot képez, hiszen annak meghatározó 
eleme, hogy a pásztorok angyali híradásra adott válasza: „Menjünk el Betlehembe, és 
nézzük meg azt, ami ott történt, amit az Úr tudtunkra adott.” (Lk 2,15b). Az angyali 
szózat ilyen értelemben tehát a jó igehirdetés mintapéldája, amely – szó szerinti és átvitt 
értelemben is – mozgósítani képes a hallgatót. A kérdés tehát nem más, minthogy a mai 
prédikátor hogyan válhat a „jó hír” követévé, tud-e, akar-e ma egy igehirdetés találko-
zásra hívni. Ezzel összefüggésben azonban tisztázandó kérdés az is, hogy a szöveg igaz-
ságával vagy egy személy valóságával találkozás elősegítése-e a prédikáció célja.

A prédikáció textusa ma abban a helyzetben válik a prédikáció alapjává és kiin-
dulópontjává, amelyben a felvilágosodás bibliai szövegen alkalmazott történelmi 
kritika révén végérvényesen megsemmisítette a Szentírásnak mint a teológiai kije-

52	  Preul: i. m., 144–8.
53	  �Schnepper, Arndt: Predigt braucht Gefühl, Große Emotionen im Gottesdienst ermöglichen, Witten, 

SCM R. Brockhaus, 2020, 10–16.
54	  Voigt: i. m., 144.
55	  �Bieritz, Karl-Heinrich: Das Kirchenjahr, Feste, Gedenk- und Feiertage in Geschichte und Gegenwart, 

München, Verlag C. H. Beck, 2001, 196–197.

Angyal-Cseke Csaba



292025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

lentések tévedhetetlen forrásának a helyzetét.56 Wolfhart Pannenberg mutatott rá 
arra, hogy ebben a helyzetben kikerülhetetlenül tudatosul az ige értelmének „távol-
sága” a valós események lefolyásától, és megszűnik a bibliai kánon korábbi fogalma 
mint ellentmondásmentes, tartalmi egység. Végső soron teológiai szempontból már 
nem a bibliai szövegek a mérvadóak, hanem csak az azok mögött feltárható egyetlen 
Jézus alakja, ami a feltámadásban teljesedik ki. Jézus Krisztus személye és a „Krisz-
tus-esemény” az egyedül mérvadó, ami az újszövetségi üzenetnek minden sokféle-
sége ellenére egységet ad. Az írás egységessége tehát már nem az írásban magában 
rejlik, mint Luther és a protestáns ortodoxia számára, hanem mögötte, nevezetesen 
az egyetlen Jézus alakjában.57

Michael Lorenz homiletikai megközelítésében rámutat az interperszonális viszony 
szubjektum–objektum viszonnyal szembeni elsőbbségét hangsúlyozó dialogikus per-
szonalizmus prédikációs munkában történő alkalmazhatóságának lehetőségeire.58 E 
filozófiai irányzat Martin Buber alapszavakról alkotott fogalmára épül, amelyek révén 
az én– te (ich–du) és én–az (ich–es) viszonyokat különböztette meg. Én és Te című köny-
vének első részében Buber ezzel a megkülönböztetéssel azt a világhoz való viszonyulás 
kétféle módjának emberi adottságát írja le, amely szerint egyrészt azt csupán a tapasz-
talat tárgyának, „nyersanyagának” tekintjük, amely különféle önös érdekből született 
célok megvalósítására alkalmas, vagy éppen ellenkezőleg: használhatatlan eszköznek, 
közömbös, a tőlünk lényegében idegen dolognak tekintjük; avagy mint egy létet a maga 
egyediségében, megvalósuló, jelenlévő teljességében, egyszeriségében és egyediségében 
érzékeljük, mi több: befogadjuk, és szabad személyes viszonyba kívánunk lépni vele. Az 
első viszonyulásnak az „én–az” (ich–es) kifejezés felel meg a nyelvben, a másodiknak az 

„én–te” (ich–du). Az „én–az” mereven tárgyiasult kapcsolatát minőségében felülmúlja 
az „én–te” személyes viszonya. Bár az „én” szerepel mindkét kapcsolatban, mégis alap-
vető különbség érzékelhető az „én–az” és az „én–te” alanyának személy volta között. 
Míg ugyanis az előbbi esetben a velünk szemben állót nem emeljük be személyiségünk 
titokzatos szférájába, és némaságra kárhoztatjuk, lemondva a vele való találkozásról, 
addig az „én–te” viszonyban valódi találkozás valósul meg, melyben a kölcsönös egy-
másra találás és egymás igenlésének ereje által mindkét pólus – egymást megszólítva 
– képessé válik saját léte teljes gazdagságának kibontakoztatására. A valódi „én” tehát 
nem személytelen dolgok árnyékában, hanem a személyes erőterek behálózta világban 
születik, formálódik, és lel otthonra.59

E filozófiai megközelítést azonban csupán teológiai konzekvenciák megfogalma-
zását követően alkalmazhatjuk homiletikai összefüggésben, mivel a dialogikus perszo-

56	  �Danz, Christian: Einführung in die evangelische Dogmatik, Darmstadt, Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 2010, 79–80.

57	  �Pannenberg, Wolfhart: Die Krise des Schriftprinzips, in Uő.: Grundfragen systematischer Theologie, 
Gesammelte Aufsätze, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967, 11–21.

58	  �Vö. Lorenz, Michael: Das Wort im Spannungsfeld von Anrede und Interpretation, Erfahrungsbezug 
und Wirklichkeitsdeutung in der Predigt, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2011, 145–170.

59	  �Buber. Martin: Én és Te, ford. Bíró Dániel, Budapest, Európa Könyvkiadó, 1991.; Vö. Gáspár 
Csaba László: Martin Buber: Én és Te, Múlt és Jövő, 1. évfolyam, 1990/1, 23–26, 23–24.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



30 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

nalizmus felfogásában nem meghatározó a szigorú értelemben vett keresztény teológia 
szemlélete.60

Utalhatunk először Emil Brunnerre, aki az Istennel kapcsolatban álló ember hely-
zetének megértésére alkalmazza Buber filozófiai megközelítését, amikor hangsúlyozza, 
hogy Isten a széttöredezett, bűnös embert szólítja meg, és ezáltal szólítja fel ezzel 
válaszadásra, és hívja meg  a vele való közösségébe, amely – az Istennel való kapcsolat 
„vertikális” jellege mellett mintegy „horizontális” értelemben – a mások iránti felelősség 
hordozását és a felelősségteljes életet magával vonja (Wort – Antwort an die Anderen – 
Verantwortliches Leben). Ebben a viszonyban az Isten megszólította ember az „én”-nek 
felel meg, aki embertársai számára mint „te” válik személlyé, aki ily módon nem önma-
gában lévő, autonóm lélek, hanem Istenben gyökerező teonóm valóság. A személyi-
ség (Persönlichkeit) és a közösség csak kölcsönös viszonyban állhat, mert az „én” mint 
individuum eredete a közösségben megszülető személyességétől (Personhaftigkeit) nem 
választható el. Az „én” léte a felé forduló Isten megszólításában áll, amely a „te” való-
ságát formálja belőle. A személy „én” mivolta (Ichheit) maga az ember, amelyben össz-
pontosul teljes személyisége, amelynek teljes egysége azonban csak akkor jut érvényre, 
ha a személyes „én” viszonya maga a szeretet, mely minden lelki funkcióinak eredete.61

Másodszor idézhetjük Veöres Imre kritikai értékelését is, aki szerint bár e filozófiai 
rendszer változatlan átvételéről nem lehet szó a teológiában, a termékeny gondolkodás 
jó kiindulópontjának tekinthető. Buber a „te”-viszony lehetőségének és jelentőségének 
hangsúlyozásával rámutat arra, hogy Isten azért szólítja meg az embert, hogy „te” lehessen 
a számára. Bár Isten beszéde, azaz „örök Te” hangja elsősorban a Szentírás kinyilatkozta-
tásban ragadható meg, és ha számunkra Jézus Krisztusban szólal meg, akkor is törődnünk 
kell, hogy Istennek a történésekből homályosan, félreérthetően, de mégis feltörő beszédé-
vel is. Ez segít hozzá annak a végtelen csodának a megéléséhez, hogy a kapcsolatok meg-
hosszabbított vonalai Istenben metszik egymást, rá mutatnak, hozzá vezetnek. Így lehet 
az emberi élet mindennapjaiban újra és újra a transzcendensbe meghosszabbítva látni a 
pillanatok, a találkozások, az én–te kapcsolatok immanens összefüggéseit.62

Harmadszor Michael Lorenz megközelítését említhetjük, amely Buber filozófiá-
jának teológiai összefüggéseit két szempont szerint tárgyalja. Egyfelől a teremtéshittel 
összefüggésben rámutat arra, hogy az ember mint teremtmény Istenhez mint teremtő-
höz való örök és aktuális függőségben áll. Ebben döntő jelentőségű a szó által megvaló-
suló kapcsolat, amelynek köszönhetően az ember Isten szava által nyeri el szabadságát, 
így léte lényegének megteremtésében a „te” kegyelmedtől, azaz Istentől függ, vele való 
kapcsolata részesedés a valódi létezésben és Istenben. Isten szava az embert a szabad-
ságába helyezi, amely nem az előtte álló lehetőségek közül való választás szabadsága, 

60	  �Békési Sándor: Az ember lényege, hogy személy, A perszonalizmus antropológiája, Magyar Művé-
szet, 2. évfolyam, 2014/2, 39–46, 40.

61	  �Brunner, Emil: Biblische Psychologie, in Uő.: Gott und Mensch. Vier Untersuchungen über das 
personhafte Sein, Tübingen, J. C. B. Mohr, 1930, 85–92.

62	  �Veöres Imre: Próféták utóda: Martin Buber, in Uő.: A középpont felől, Budapest, A Magyarországi 
Evangélikus Egyház Sajtóosztálya, 1988, 184–185.

Angyal-Cseke Csaba



312025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

hanem a szabadság megvalósítása a megszólítás elfogadásában. Ugyanakkor az ember-
nek szabad megtagadnia a megszólítást, így Istenhez való viszonyában egyszerre léte-
zik feltétlen függőség és kölcsönösség. Az ember a világban létező lényként, valamint 
léte lehetőségeinek és rendeltetésének megvalósításában függ Istentől. A kölcsönösség 
abból fakad, hogy a megszólítás válaszra irányul. Ez teológiai értelemben azt jelenti, 
hogy Isten kegyelmére az ember részéről a hit a válasz. Így a kölcsönösség és függőség 
egyidejű viszonya a sola gratia, solo verbo, sola fide egymással szoros összefüggésben 
álló fogalmakban is kifejezésre jut.63 Másfelől megállapítja, hogy a keresztény teológia 
megkülönböztető jellemzője, többlete Buber filozófiájának továbbvitelében abban áll, 
hogy az emberi lét meghatározása nem a törvény, hanem az evangélium szerint Jézus 
Krisztusban valósult meg, amelyben a hit által részesülünk. Ez a részvételi lehetőség, 
amely a „te” viszonyon keresztül nyílik meg, lehetővé teszi, hogy az ember részesüljön 
az Isten akarata szerinti létben. A „te” viszonyban megnyilvánuló kegyelemhez képest 
az a többlet, hogy Isten Jézus Krisztusban átvette a viszonyulásnak azt a formáját, 
amelyre az ember saját erejéből nem képes. A halál hatalmával való szembenállása és 
annak legyőzése abban áll, hogy bevonódik az Istennel való létezésbe, és így elveszíti 
hatalmát mint az emberi lét radikális tagadása, amely a vele való kapcsolatból vissza-
szorítja önmagába, majd a semmibe. Az evangélium azt hirdeti, hogy ez a tagadás Jézus 
Krisztusban igenléssé lett, és a hit által az ember részesül az ő életében, amely Isten 
új megismerését hozza. Ez azt jelenti, hogy az „örök Te” az ember iránti szeretetében 
belép a világba, hogy ezt megvalósítsa. Emberré válása nem azonosulás egy a világban 
létezővel abban az értelemben, hogy Isten e létezővé válik, Isten isten marad az ember-
rel való közösségében, aki mint a Szentháromság második személye a Fiúban van jelen. 
Benne egyszerre találkozunk az igazi emberrel és az igazi Istennel, azaz benne Isten mint 
az abszolút létező egy konkrétan létező, egyedi emberhez kötötte magát, másképpen 
fogalmazva Isten nem a világi létező értelemben, hanem Isten találkozik benne, és ő 
Isten, mert Isten léte az emberrel való közösség. Ezt fejezi ki, hogy Jézus az Istent mint 
Atyát szólítja meg, így Isten a világban kizárólag, különleges és inkluzív módon benne 
találkozik az emberrel.64

Albrecht Goes teszi fel azt a kérdést, hogy eleget tehet-e a prédikáció annak az elvá-
rásnak, hogy célzott beszéd legyen, ha teljesen lemond arról, hogy megszólítássá vál-
jon.65 A prédikáció óhatatlanul is monológgá – azaz: Buber értelmezésében az „én–az” 
viszonynak megfeleltethető kapcsolat megnyilvánulásává – válik, ha nem más, mint 
a prédikátort egy héten át foglalkoztató alapige megértésére tett kísérlet. A prédiká-
ció, ha nem is válhat szó szerinti értelemben dialógussá, mégis többrétegű beszéddé 

63	  Lorenz: i. m., 169.
64	  Uo., 169–170.
65	  �Érdemes megjegyeznünk, hogy míg Albrecht Goes a prédikáció „célzott beszéd” (gezielte Rede) jel-

legét hangsúlyozza, addig Wolfgang Trillhaas az igehirdetés lényegét tekintve hasonló tulajdonságát 
annak irányítottságával (Ausrichtung) fejezi ki, amelyben a „valamihez való igazítás” belefoglalható. 
(Trillhaas, Wolfgang: Evangelische Predigtlehre, München, C. Kaiser Verlag, 1964, 18–56.; vö. 
Meyer-Blanck, Michael: Gottesdienstlehre, Tübingen, Mohr Siebeck, 2020, 217.)

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



32 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

kell váljon, amelynek mintapéldáit Johann Sebastian Bach kantátái adják.66 Ezek az 
alkotások ugyanis mint komplex zenei és irodalmi jelenségek a különböző műfajok – 
recitativo, ária, kórus-tétel és korál-feldolgozás – alkalmazásával sokrétű összhangban 
értelmezik és dolgozzák fel a vasárnapi evangélium szövegét, amelyben a bibliai szöveg 
zenei megszólaltatása és magyarázata mellett az egyház, a gyülekezet és a hívő egyén 
hitének hangja is felcsendül.67 Így bennük a hívő önmagával való monológja és külön-
féle relációkban zajló dialógusa találkozik, de a csend és szenvedély, iránymutatás és 
tisztázás, művészi megértés és teológiai szakértelem, éberség és naivitás is helyet kap.68

Buber filozófiájának homiletikai alkalmazása azonban valódi mély értelmét a klas�-
szikus homiletikai háromszög átértelmezésével nyeri el. A prédikáció mint kommu-
nikatív eseményében három egyenrangú partner, a hallgatók, az igehirdető világa és a 
harmadik, a textus világa találkozik.69 Geritt Hohage azonban arra a problémára hívja 
fel a figyelmet, hogy ebben az értelmezésben Isten személye nem közvetlenül, hanem 
mint a szöveg tárgya jelenik meg,70 amely révén egy perszonális kapcsolatba (prédi-
kátor és hallgató) egy aperszonális szereplő, a szöveg lép be, így Isten végső soron az 
igehirdetés tárgyává válik.71

Lutheri értelemben a prédikáció eseményének azonban nem tárgya, hanem alanya 
az Isten, hiszen egyedül ő maga képes kommunikálni önmagát, a hit csak a vele való 
kapcsolatban értelmezhető. A harmadik, meghatározó pozícióban nem egy dolognak, 

66	  Goes, Albrecht: Auf dem Weg zur Predigt, Marginalien, Hamburg, Friedrich Wittig Verlag, 1993, 16.
67	  �Vö. Arnold, Jochen: Von Gott poetisch-musikalisch reden, Gottes verborgenes und offenbares Handeln 

in Bachs Kantaten, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2009, 43–69.; Hoyer, Arend: Was Mu-
sik Andächtig Macht, Zürich, Theologischer Verlag, 2018, 106–126.

68	  Goes: i. m., 16.
69	  Grözinger, Albrecht: Homiletik, Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus, 2009, 99.
70	  Bukowski: i. m., 50.
71	  �Hohage, Geritt: Predigen im Spannungsfeld von Amt und Person, Ein Versuch, Luthers Amts- und 

Schlatters Personenverständnis homiletisch ins Gespräch zu bringen, Neukirchen-Vluyn, Neukirche-
ner Verlag, 2005, 268. 

Angyal-Cseke Csaba



332025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

hanem Istennek kell állnia, de ez lehetetlennek bizonyul, mivel nem vagyunk Isten 
mindentudásának birtokában.72

Ha azonban a szereplők nem semlegesen, hanem a maguk helyén, egy folyamat részeként, 
kapcsolati relációban állnak, teológiai értelemben nem emelhetünk kifogást az ellen, hogy a 
háromszög harmadik csúcsához magát Istent társítsuk. A prédikáció eseménye, belső folya-
mata a három szereplőben zajlik, rólunk, pontosabban fogalmazva: a kapcsolatainkról szól, 
amelynek két teológiai kitételét adhatjuk meg. Egyfelől Isten emberi módon beszél (verbum 
externum), így személyesen érthető és befogadható, másfelől azonban Isten megszólítását 
nem az igehirdető idézi elő, mert ő maga végső soron nem tudja, nem tudhatja, mi mozgatja 
meg a hallgatót, aki szavaiból az evangélium élő hangját (viva vox evangelii) hallja meg.73

Ennek megvalósítása azonban további kiegészítést igényel, mivel az igehirdetőnek 
magának meg kell hallania az Isten megszólítását a szövegből, mint „első hallgató”, 

72	  Uo., 269–270.
73	  Uo., 271.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



34 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

amely révén kettős szerepbe jut: egyfelől befogadó és átadó is egy személyben. Ennek 
alapján azonban azt is mondhatjuk, hogy ha az igehirdető azonban valaha másoktól 
hallotta meg az Isten hangját, akkor mindig egy prédikáció hallgatója válik prédiká-
torrá mások számára, ilyen értelemben igehirdetéssel kapcsolatos „ősélményét” vagy 
ahhoz hasonló átélését igyekszik hallgatóiban elérni. Ezt egészíti ki az a tény, hogy az 
igehirdetőt és hallgatóját meghatározza a történelmi és társadalmi helyzete, aktuális 
lelkiállapota, amely – mint egyfajta másodlagos tényező – elsősegíti, hogy Isten a szöveg 
állandósága ellenére aktuálisan cselekedjen.74

V. 
„...ahol és amikor Istennek tetszik...”

Az előzőekben arra tettünk kísérletet, hogy az igehirdetés hármas feszültségéről gon-
dolkodjunk. Az igehirdetésnek isteni mondanivalója van, amelyet azonban emberi 
mondanivaló formájában képes átadni, és annak megértése érdekében abban is kell, 
hogy átadjon, de nem mondhat le arról a többletről, amely révén megőrzi az annál 
magasabbra mutató transzcendens jellegét. Lényegében ebből következik, hogy az ige-
hirdetés olyan hatása olyasmire irányul, amelyre teológiai értelemben nem lehet hatás-
sal, de végső soron az értelmét veszti el, ha mindennek ellenére az emberi tapasztalat 
horizontján hatástalan marad. Az igehirdetés kiindulópontjául egy szöveg, az alapige 
szolgál, amelyhez való kötöttségéből fakad lényege is, ugyanakkor feladata és szándéka 
abban áll, hogy a hirdetendő igazság ne maradjon szöveg mintegy tárgyiasított szintjén, 
hanem beszéd jellegével egy személy megszólító erejére emelkedjen.

74	  Uo., 272–273.

Angyal-Cseke Csaba



352025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

E feszültség oldására – ha nem is feloldására – befejezésül vissza kell térnünk az 
Ágostai Hitvallás már korábban is említett ötödik, egyházi szolgálatról szóló cikkéhez, 
amely szerint „...az ige és szentségek mint eszközök által kapjuk a Szentlelket, aki hitet 
támaszt – ahol és amikor Istennek tetszik – azokban, akik hallják az evangéliumot...”.75 
A hitvallás latin szövegének ubi et quando visum est Deo kifejezése elsősorban afelől 
érthető meg, hogy dogmatikai értelemben az egyház valósága maga is a hit tárgya, és 
hitvallás abban az értelemben, hogy a hívők közösségben való léte az igével és a szent-
séggel kapcsolatos ígéretbe vetett hit következményének tekinthető.76 Az igehirdetés 
kérdésére ezt úgy vonatkoztathatjuk, ha az egyházat mint az igehirdetés gyümölcsét és 
hatását értelmezzük,77 ami a lutheri teológia creatura verbi fogalmából vezethető le.78 Az, 
hogy a hívők közössége ott van, ahol az evangéliumot tisztán tanítják (pure docetur), és a 
szentségeket helyesen szolgáltatják ki (recte administratur),79 tehát végső soron hitvallás, 
és olyan hitvallás, amely olyasmire vonatkozik, amely nem áll rendelkezésünkre, hanem 
Istennek arra is ígéretére támaszkodik, hogy erre rendelt eszközeivel nem csupán hitre 
tudja, hanem hitre is akarja ébreszteni az embert.80 A prédikátor sikere tehát nem lelki 
síkon valósul meg, hanem Isten ígéretén áll, amely szerint őt megelevenítő Lelkének 
erejével használni képes. Ugyanakkor a feladatának megfelelő tudatosítása és végrehaj-
tása nem teszi feleslegessé Isten csodáit.81

Ebben az összefüggésben válik megválaszolhatóvá a regény igehirdetőjének kérdése 
is, hogy a kegyelmet értelmezhetjük-e a pillanat műveként. A hit – az idézett hitvallási 
szakasz értelmében – azt a bizonyosságot (fides) jelenti, amely szerint Isten a Krisztu-
sért kegyelmébe fogadja (propter Christum in gratiam recipi).82 Ha kérdésben szereplő 

„pillanat” kifejezést a kairosz, azaz az isteni idő, vagyis az elrendelt, számunkra Isten 
által adott idő értelmében vesszük, akkor az eszkatologikus természetű, ami a végítélet 
felé mutat. Ebben az összefüggésben meghatározóvá válik a krízis gondolata is, amely 
szerint minden emberi döntés a földi élet múlandósága és az örök élet fénytörésébe 
kerül, és a pillanat lényege, hogy abban az ember a végső kérdésekkel szembesül.83  Ezt 
viszi tovább Paul Tillich, aki a hit kockázatos, dinamikus jellegét, és benne a minden-
kori pillanat kitüntetettségét hangsúlyozta a kairosz és a logosz szembeállításával. Míg 
utóbbi a forma és a törvény időtlenségével, addig előbbi a változás, az alkotás, a konflik-
tus, a végzet és az individualitás fogalmakkal, tehát mint „emberre szabott idő” írható 

75	  Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, 101.; Ágostai Hitvallás, 23. (Kiemelés tőlem.)
76	  Slenczka: i. m., 212.
77	  �Trillhaas, Wolfgang: Einführung in die evangelische Predigtlehre, Darmstadt, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, 1983, 44.
78	  �Bayer, Oswald: Martin Luthers Theologie, Eine Vergegenwärtigung, Tübingen, Mohr Siebeck, 2016, 

232–234.
79	  Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, 103.; Ágostai Hitvallás, 24.
80	  Slenczka: i. m., 212.
81	  Voigt: i. m., 143.
82	  Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-Lutherischen Kirche, 101.
83	  �Horkay Horcher Ferenc: Prudencia, kairosz, decorum, A konzervativizmus időszemléletéről, In-

formációs Társadalom, 6. évfolyam, 2006/4, 61–80, 71.

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



36 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

körül.84 A kegyelem mint a pillanat műve tehát lényegében maga az igehirdetés csodája: 
a logosz örök, isteni volta a kairosz személyes, azaz „emberre szabottságában” aktuálissá 
válik, amely igazolja Julis Schniewind tételét, miszerint „[i]gehirdetésünk megújulása 
azt jelenti, hogy csak az igehirdetés mit, és nem hogyan kérdése foglalkoztat. A hogyan 
kérdése csak konkrét szituáció kérdése lehet, amelyre nézve a kereszt logoszának kell 
az igehirdető és az igehallgató számára is hallhatóvá és érhetővé válnia.”85

ABSZTRAKT
„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” Egy regényrészlet tanulságai a pré-
dikálásról a német homiletika szemüvegén át olvasva

A tanulmány Kurt Ihlenfeld német író Wintergewitter című regényéből vett részle-
tek homiletikai tanulságait összegzi a német homiletikai hagyomány segítségével.  
A regény történeti kontextusainak bemutatása után a szerző a prédikáció és a prédiká-
lás kérdésével összefüggő teológiai kérdéseket három szempontból vizsgálja. Először a 
prédikátor akaratának és szándékának, valamint a prédikáció tartalmának és monda-
nivalójának kérdését veti fel, és rövid homiletikatörténeti felütés után Ruth Conrad, 
Friedrich Mildenberger, Gottfried Voigt és Eberhard Jüngel témában kifejtett állás-
pontjának kifejtésével ad támpontokat. Másodszor a prédikáció hatásának és hatásta-
lanságának problémájával foglalkozik, amelyhez kapcsolódóan az Ágostai Hitvallás 
egyházfogalmából kiindulva a hit által való megigazulás dogmatikai kérdésének homi-
letikai relevenciáját fejti ki Frank M. Lütze és Reiner Preul megközelítései segítségével. 
Harmadszor pedig Martin Buber dialógusról szóló filozófiai elméletének kontextu-
sában a prédikáció interperszonális esemény jellegének homiletikai következményeit 
vázolja Emil Brunner, Veöres Imre, Michael Lorenz, Albrecht Goes, valamint Geritt 
Hohage alkalmazásainak ismertetésével. A záró összegzés a tanulmány felvetette kér-
dések feszültségének feloldására az Ágostai Hitvallás egyházi szolgálatról szóló ötödik 
cikkének értelmezése segítségével tesz kísérletet a regény igehirdetőjének címben idé-
zett kérdésének megválaszolására.

Kulcsszavak: irodalom, dogmatika, prédikáció, tartalom, hatás

ABSTRACT
“Is Grace Always the Result of the Moment?” Lessons of a Novel’s Passage from 
Preaching Read through the Perspective of German Homiletics

The study summarizes the homiletic lessons drawn from an excerpt of the novel 
Wintergewitter by the German author Kurt Ihlenfeld, using German homiletic tradition 
as a reference point. After presenting the novel’s historical context, the author examines 

84	  Tillich, Paul: The Interpretation of History, New York, Scribner, 1936, 127–129.
85	  �Schniewind, Julius: A lelkészi szolgálatban állók lelki megújulása, ford. Nagybocskai Vilmos, Bu-

dapest, Teológiai Irodalmi Egyesület, 2000, 16. (Kiemelések az eredetiben.)

Angyal-Cseke Csaba



372025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

theological questions related to preaching and sermons from three perspectives. Firstly, 
the author considers the preacher’s intentions and the content of the sermon. After 
providing a brief introduction to the history of homiletics, he outlines the views of 
Ruth Conrad, Friedrich Mildenberger, Gottfried Voigt, and Eberhard Jüngel on this 
topic. Secondly, the author addresses the issue of the effectiveness and ineffectiveness 
of preaching. In connection with this and based on the concept of the church in the 
Augsburg Confession, he explains the homiletic relevance of the dogmatic question of 
justification by faith, using the approaches of Frank M. Lütze and Reiner Preul. Thirdly, 
Martin Buber’s philosophical theory of dialogue is used to outline the homiletic 
consequences of the interpersonal nature of preaching, as discussed by Emil Brunner, 
Imre Veöres, Michael Lorenz, Albrecht Goes and Geritt Hohage. The concluding 
summary attempts to resolve the tensions raised by the study by interpreting the fifth 
article of the Augsburg Confession on church service, to answer the question posed 
by the preacher in the novel’s title.

Keywords: literature, dogmatics, sermon, content, impact

„A kegyelem mindig csak a pillanat műve?” 



„Cím nélkül”, 60x50 cm, akril/vászon



392025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Molnár János szolgálatának 
történeti kontextusa, 
előzményei Nagyzerinden

Nagyzerind homogén magyar református falu 
a Fekete-Körös déli partján, újkori lélekszáma 
1000–2000 fő között mozgott.1 Világi szem-
pontból 1746-ig Zaránd, azt követően Arad 
vármegyéhez tartozott, református egyházigaz-
gatási tekintetben a Tiszántúli Egyházkerület 
időnként változó egyházmegyéinek része volt.2 
Prédikátorai hivatali idejük oroszlánrészét jel-
lemzően nem itt töltötték, ennek látványos 
ellenpéldája Molnár János, aki rendes lelkész-
sége teljes 31 évét (1798–1829) e gyüleke-
zet közösségében élte.3 Jelen tanulmány arra 
keresi a választ, hogy e lokális szempontból 
atipikus hosszúságú szolgálat milyen ténye-
zők függvénye volt, és hogy a közösség és az 
egyén perspektívájában ez miként értékelhető.  
A tágabb szövegkörnyezet megértéséhez cél-

1	  �Gaál Jenő: Aradvármegye és Arad szabad királyi város 
közgazdasági, közigazgatási és közművelődési állapo-
tának leírása, Arad, Monographia-Bizottság, 1898, 
598.; Az eleki római katolikus esperesi összeírás 1779-
ben kizárólag kálvinistákat talált itt. Hegyi Ádám: 
Összeírások és egyházlátogatások a Békési Református 
Egyházmegyében 1721 és 1820 (1831) között, Debre-
cen, Tiszántúli Református Egyházkerület Levéltára, 
2022, 17.; Bittó Sándor lelkész 1843-as helytörténeti 
összefoglalójának forrásai szerint Zerinden a helvét hit 
a reformáció óta általános (a követők száma a vonatko-
zó évben 1727-re rúgott), kivételként az uraság vámosa 
és csaplára katolikus (15), néhány kereskedő és juhász 
(28) óhitű volt. Bihar Megyei Levéltár – Serviciul 
Județean al Arhivelor Naționale Bihor (Továbbiakban: 
BML), fond 145, inv. 279., dos. 24/1843, f. 166.

2	  �Bíró Endre: A nagyzerindi református egyházfegye-
lem a felvilágosodás korában (1717–1841), Délvidéki 
Szemle, X. évfolyam, 2023/2, 77–97, 78.; 1703-ban 
a megszűnő Zarándi Egyházmegyétől a Békési, majd 
1821-ben a frissen létrehozott Nagyszalontai Egyház-
megyéhez csatolták.

3	  �Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: 
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/ Utolsó letöltés: 
2025. 10. 10.

TANULMÁNYOK

Bíró Endre

EGY ZEMPLÉNBŐL  
ELSZÁRMAZOTT  
LELKÉSZI KARRIER  
A FEKETE-KÖRÖS  
MENTI NAGYZERINDEN*

*  A tanulmány a Kulturális és Innovációs 
Minisztérium ÚNKP-23-1 kódszámú Új 
Nemzeti Kiválóság Programjának a Nemzeti 
Kutatási, Fejlesztési és Innovációs Alapból fi-
nanszírozott szakmai támogatásával készült.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.4

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/
http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.4


40

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

szerű áttekinteni Molnár zerindi szolgálatának helyi előzményeit és életpályája 
Zerindre vezető szakaszait.

A XVIII. század második felében a nagyzerindi református parókia különös, olykor 
visszás karakterű lelkészek gyűjtőhelyének képét mutatta. Tunyogi Józsefet 1754 előtt 
eltiltották a papi gyakorlattól, és felesége meggyilkolásának vádjával Zemplén várme-
gyében halálra ítélték,4 1758-ban mégis Zerinden szolgált, amikor őt és gyülekezetét a 
kánonnal való nem részletezett ellenszegülésük okán a traktuális testület átmenetileg 
kizárta kebeléből.5 Olcsai Gál András szintén kedvezőtlen háttérrel érkezett a faluba, 
hiszen gyomai hívei sikkasztás miatt 1773 közepén leváltották, és az 1774-es diszlokáci-
óig nem tölthetett be új hivatalt.6 Bottos Mihályt a gyulai eklézsiához kötődő múltja ide 
is tovább kísérte, hiszen a szomszédból átterjedő pletykák hamar népszerűtlenné tették, 
így nem volt maradása két évnél tovább (1780–1782).7 A helyére vállalkozó Barta József 
– aki azelőtt Vésztőn váltott ki általános elégedetlenséget8 – nyolc éve bár viszonylagos 
nyugalomban telt, Gyulaváriba távozása után szolgálójával elkövetett paráznasága kor-
bácsolta fel az egyházmegye kedélyeit, amivel örökös kirekesztést vont magára.9

Nagyzerind a más gyülekezetből átjövő papok sokasága után 1790-ben Szi- 
lágyi Mihály személyében látszólag egy új lehetőséget kapott, aki nem csupán fiatal 
pályakezdő, hanem egyúttal a Körösök mentén és az egyházmegyében már évtizedek 
óta szolgáló id. Szilágyi János vadászi lelkész nagyobbik fia volt.10 Az ifjúra váró nagy 
feladat a templomfelújítás különböző aspektusai11 mellett 1796-tól a közösséggel való 
együttműködést nehezítő, szűnni nem akaró feszültségben is jelentkezett. Az espe-
rességi közgyűlés Bottos esetéhez hasonlóan ezúttal is az eklézsia nyughatatlanságát 
marasztalta, és a klerikus makulátlansága mellett állt ki, holott a gyülekezet kellemet-

4	  �Tóth Sámuel: Adalékok a Tiszántúli ev. ref. egyházkerület történetéhez, I–II. füzet, Debrecen, Városi 
Nyomda, 1894, 14.

5	  �Hegyi Ádám: A Békési Református Egyházmegye első jegyzőkönyve és annak mellékletei 1696–1809 
(1839), Debrecen, Tiszántúli Református Egyházkerület Levéltára, 2021, 24.

6	  �Tóth: i. m., 156–157.; Hegyi Ádám: Olcsai Gaál András (?–1742) hagyatéka (1717–1777), Magyar 
Könyvszemle, 138. évfolyam, 2022/2, 243–251, 246.

7	  �Hegyi: Összeírások, 38–39.; Arad Megyei Levéltár – Serviciul Județean al Arhivelor Naționale Arad 
(Továbbiakban: AML), fond 2080, reg. 1, p. 2.; Szőnyi Benjámin esperes úgy találta, hogy a „sertés” 
bíró vezette „ostoba parasztság” a papra nézve nem tud érdemben terhelő körülményt felmutatni és 
ártatlanként nyomorítja meg szeszélyeivel. Bottos ugyanakkor nem tartozott a problémamentes mű-
ködésű lelkészek közé: 1769-ben örvéndi prédikátorként nyilvános penitenciát kellett tartania a Bi-
hari Egyházmegye közgyűlése előtt, amiért cselédjét becstelenségre kényszerítette, 1770-ben elmoz-
dították; de önmagában is árulkodó, hogy 34 év alatt kilenc gyülekezetben fordult meg. Tiszántúli 
Református Egyházkerület Levéltára (Továbbiakban: TtREL), I.30.a.2. 1769.II.22.; Presztóczki 
Zoltán: Hódmezővásárhelyi református prédikátorok és lelkipásztorok almanachja 1569-től a legújabb 
időkig, Szeged, Magyar Nemzeti Levéltár Csongrád Megyei Levéltára, 2019, 178.

8	  �Vésztő község elöljáróságának panaszlevele Barta József lelkész ellen, URL: http://bekref.bibl.u-sze-
ged.hu/199/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.

9	  TtREL, I.29.a.2. 1796.III.15. 73.
10	  TtREL, I.29.a.2. 1801.III. 122.; AML, fond 2077, reg. 2, f. 70.
11	  BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 167–168.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/199/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/199/


41

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

lenkedései12 mellett Szilágyi is kivette részét a konfliktus gerjesztéséből. A traktus a 
pap többszöri meghagyásával és a hívek minduntalan rendreutasításával13 teremtett 
patthelyzetet 1798-ban oldotta fel, amikor megállapított alkalmassága ellenére, de a 
békesség érdekében végül áthelyezte Szilágyi Mihályt a feketegyarmati egyházközségbe, 
így a nagyzerindiek új pap után nézhettek.14 Ezt a viharos időszakot zárta le Molnár 
János beiktatása, akinek három évtizedes szolgálata a gyakori pásztorvált(oz)ások után 
folytonosságot teremtett a gyülekezet életében.

�Lelkipásztorrá válásának folyamata és személyének elhatárolási  
szempontjai

Molnár János 1771. július 29-én született Sátoraljaújhelyen15 református kisnemesi csa-
ládban,16 apja Molnár János helyi leánytanító (még fia világra jövetele előtt elhunyt),17 
anyja neve nem ismert. Legkésőbb 1782 után a Sárospataki Református Kollégiumba 
iratkozott, ahol 1795-ben az átányi rektóriára rendelték,18 majd a ciklus letelte után az 
egyházkerületétől távoli Nagyzerinden lépett prédikátori hivatalba 1798-ban.19

A névgyakoriság miatt számos tévútra terelő tényezővel néztem szembe. Példának 
okáért Bakóczi János a Debreceni Református Kollégium Hadadon született beiratko-
zójával azonosította gyűjteményében a zerindi lelkészt.20 A szilágyi fiú alsófokú tanul-
mányait a cívisvárosban végezte, majd 1786. április 27-én főiskolai diák lett, 1789-ben 
azonban távoznia kellett.21 A „dirigens eliminatus” jegyzés pontos tartalmát és indokait 
a diákanyakönyv nem tisztázza, ellenben a kollégiumi törvényszék 1787–1789-es jegy-

12	  �Szilágyi sérelmei közül érdemes kiemelni, hogy „az Előljárok felperes letekre magokat biroi hivatal-
ba avattak”, és más papot hívtak maguk közé a traktus beleegyezése nélkül – meglehet ki sem kérték 
annak véleményét, mert a tárgyban folytatott levelezést ironikus módon Szilágyi tárta a közgyűlés 
elé. TtREL, I.29.a.2. 1796.I.13. 71.

13	  �TtREL, I.29.a.2. 1796.III.15. 72–73.; 1797.I.10. 81. Szilágyi visszás és fájlalt cselekedeteihez, ez-
által a közösséggel való viszonyához lásd: Szász Lajos: A református lelkész és gyülekezete a 19. 
század első évtizedeiben. Adalékok és szempontok egy gyakran zaklatott viszony történetéhez, in 
Bárth Dániel: Alsópapság, lokális társadalom és népi kultúra a 18–20. századi Magyarországon, Bu-
dapest, ELTE BTK Folklore Tanszék, 2013, 178–195, 183.

14	  TtREL, I.29.a.2. 1798.II.21. 92–93.
15	  �Anyakönyvek, 1737–1895 / Református Egyház, Sátoraljaújhely – Kereszteltek, házasultak, ha-

lottak 1737–1895, 23, URL: https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939K-R37Y-GZ?mo-
de=g&cat=76001 Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.

16	  AML, fond 15, inv. 226, reg. 38/1795, f. 252.; reg. 46/1807, f. 75.
17	  Anyakönyvek, 1737–1895 / Református Egyház, Sátoraljaújhely, 106.
18	  �Ugrai János: A Sárospataki Református Kollégiumból távozó tógátusdiákok 1783–1871/2, Sárospa-

tak – Tiszaújváros, 2012, 33, URL: https://www.patakcollege.hu/wp-content/uploads/2020/04/
diaknevsorpatak.pdf, Utolsó letöltés: 2025. 11. 27..

19	  �Csengery József: Régiségek: Az átányi ref. egyh. története (Folytatás), Protestáns Egyházi és Iskolai 
Lap, 22. évfolyam, 48. szám, 1879. november 30, 1549–1553, 1551.

20	  TtREL, II.28.a.3. 300–301.
21	  �Szabadi István: Intézménytörténeti források a Debreceni Református Kollégium Levéltárában, I. kötet, 

Debrecen, Tiszántúli Református Egyházkerület, 2013, 686.

https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939K-R37Y-GZ?mode=g&cat=76001
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939K-R37Y-GZ?mode=g&cat=76001
https://www.patakcollege.hu/wp-content/uploads/2020/04/diaknevsorpatak.pdf
https://www.patakcollege.hu/wp-content/uploads/2020/04/diaknevsorpatak.pdf


42

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

zőkönyvében számos Molnár Jánoshoz köthető eset (nem megfelelő öltözet, nyilvános 
előadások ignorálása) szerepel,22 az 1789. június 27-én összehívott ülés pedig örökre 
elbocsátott egy ilyen nevű tanulót engedetlensége miatt.23 Következésképpen kizárható 
az a feltevés, hogy egy Debrecenben végérvényesen eltanácsolt hallgató később ugyan-
ott diák legyen, és prédikátori ordinációt nyerjen. Szintén menesztették a nagyszalontai 
partikulára 1789. március 23-án felvett és ugyancsak sátoraljaújhelyi születésű Molnár 
Jánost,24 aki feltehető életkorából adódóan sem egyezhet a tanulmány alanyával.25

Beazonosítása nem egyszerűbb a hasonnevű pataki diáktársak tengerében sem. Egy 
utólag 1782-re datált sátoraljaújhelyi református egyházi kimutatás alapján Molnár 
Jánosnénak – ekkor az anyakönyv szerint csak egy ilyen nevű özvegy élhetett a város-
ban – egy iskolába járó fia volt, aki kizárólag János lehetett.26 A feltehetően hiányos 
pataki diáknyilvántartások szerint azonban 1780–1786 között kalkulatíve nem volt 
a kollégiumnak olyan tanulója, aki e névre hallgatva conjugista tanulmányokba kez-
dett. Aki 1787-ben abszolválta az első osztályt, 1795 januárjában – hacsak nem haladt 
a szokottnál jóval gyorsabban a tanulmányi létrán – még kezdő akadémikus lehetett, 
és legációját is csak gimnazistaként végezhette volna. Aki pedig 1781-ben teljesítette 
Patakon az eleminek számító conjugista szintet,27 1782-ben már nem lehetett az újhe-
lyi partikula tanulója. Ennek fényében a valójában korábbi állapotot tükröző újhelyi 
kimutatás utólag történő hibás datálása és/vagy a diáknévsorok és órajegyzetek kaotiz-
musa meghiúsítja a beazonosítást. Mindezen buktatók figyelembevételével a zerindi 
lelkész tanulmányainak kezdete és folyamatának nagy része sem határozható meg pon-

22	  �TtREL, II.10.a.8. 3–11, 97–98, 122–133, 138, 155.; P. Molnár János a Po(z)sár néven is ismert 
nagykőrösi ifjúval azonos, aki szintén 1786-ban szubszkribált Debrecenben, 1792-ben a conjugis-
ták tanítója, 1794-ben kabai rektor lett, 1798-tól a dunamelléki püspök mellett kecskeméti se-
géd-, majd 1803-tól karancsi rendes lelkipásztorként szolgált, 1805-ben elhunyt. TtREL, II.28.a.3. 
299–300.; FamilySearch – Croatia, Church books, 1516–1994 – Reformed Christian (Reformska 
crkva) – Karanac – Births (Rođeni), Marriages (Vjenčani), Deaths (Umrli) 1756–1802 Births 
(Rođeni), Marriages, 135, URL: https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QSQ-G99X-D
82N?wc=9R27-926%3A391644101%2C391645601%2C954380701%26cc%3D2040054&
cc=2040054&lang=hu&i=134 Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; Mindebből adódóan a kiegészítés 
nélküli változatot a hadadi növendékre tartom irányadónak, tekintve, hogy akkortájt két Molnár 
János tanult a kollégiumban. Szabadi: i. m., 686.

23	  TtREL, II.10.a.8. 1789.VI.27. 157.
24	  �Gere Ferenc – Katona Mihály: A Nagy-Szalontai Gymnasium története 200 éves multjáról, 

Nagy-Szalonta, Reich Jakab, 1896, 17.
25	  �Lásd a Molnár teológusi éveivel kapcsolatos későbbiekben részletezett felfedezéseket és Éliás János 

számításait a főiskolai (!) tanulmányok átlagos kezdő életkorára (14–17 év) vonatkozóan. Éliás 
János: A nagykunsági partikulák, mint alsóbb iskolák szerepe a Debreceni Református Kollégium 
oktatási rendszerében 1750-től 1850-ig, Polymatheia Művelődés- és Neveléstörténeti Folyóirat, XVII. 
évfolyam, 2020/1–2, 149–170, 161–162.

26	  �Tiszáninneni Református Egyházkerület Levéltára (Továbbiakban: TREKL), R.D.IV.1/1. Oskola, 
1782. Bár Jánosnak volt egy Benjámin nevű bátyja is, ő 1763 körül született, és 1782–1783 között 
a hajdúnánási alsóiskolában tanult, ami kizárja az 1782. iskolai év Újhelyen töltését. AML, fond 
2086, reg. 7, p. 16–17.; Bodnár Lajos: A hajdu-nánási evang. reform. népiskola története, H.-Bö-
szörmény, Szabó F. Könyvnyomdája, 1893, 25.

27	  TREKL, K.a.I.28–32.

https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QSQ-G99X-D82N?wc=9R27-926%3A391644101%2C391645601%2C954380701%26cc%3D2040054&cc=2040054&lang=hu&i=134
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QSQ-G99X-D82N?wc=9R27-926%3A391644101%2C391645601%2C954380701%26cc%3D2040054&cc=2040054&lang=hu&i=134
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3QSQ-G99X-D82N?wc=9R27-926%3A391644101%2C391645601%2C954380701%26cc%3D2040054&cc=2040054&lang=hu&i=134


43

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

tosan. A stabil kapaszkodót származási helyére utaló ragadványneve („Ujhelyiensis”, 
rövidítése U. és V.) jelenti, melyet a tógátus- és legátusnévsor, valamint a könyvköl-
csönzési napló rögzített.28

Utóbbi szerint 1792. március 27-én Szentgyörgyi István Metaphysicáját, ápri-
lis 12-én a Johann Friedrich Weidler-féle Institutiones Matheseos selectis observatio-
nibus illustrataét,29 május 6-án Alphonse Turrettini Római levelek kommentárját,30 
november 21-én Christian Wolff Filozófiájának I. kötetét,31 végül 1793. március 23-án 
Jeszenszky Mihály Synopsis publicae mani-pulationis dominis magistratualibus comi-
tatensibus subserviens című könyvét vette kézhez.32 E kötetsor nemcsak latin művelt-
ségének – amire a tanítás 1796-ig e nyelven folyván33 elemi szüksége volt – fokmérője, 
hanem teológiai-politikai gondolkodásának részleges tükörképe is. A főiskolai tanul-
mányok közeledő végét sejtető nevezett metafizikai, reáltudományi, filozófiai művek a 
XVIII. századvég modern hittudományi irányzatát, a Patakon ekkortájt meghonosodó 
észszerű ortodoxiát képezik le,34 a közvetlenül a budai zsinat után megjelent Jeszensz-
ky-kötet pedig aktuálpolitikai jelentőséggel bírt Molnár számára.

Ünnepköveti tevékenysége 1793 pünkösdjén Tiszakeresztúron,35 karácsonykor36 és 
újévkor Szentistvánbaksán,37 1794 áprilisában Gödöllőn,38 húsvét39 és pünkösd idején 
Sárkeresztesen,40 decemberben Tahitótfalun érhető tetten, ezúttal Molnár U. János 
néven.41 Eszerint már diákként is sokfelé utazott, és Kárpátaljától Észak-Dunántúlig 
számos helyen kipróbálta magát. Utolsó legációja után visszatérhetett a kollégiumba, 
ahonnan 1795. január 18-án távozott.42

28	  �Effajta névbeli megkülönböztetés élete során csak alma matere berkeiben kísérte. Ugrai: Tógátusdi-
ákok 1783–1871/2, 33.; TREKK, Kt. 1208, 25–36.; TREKL, Kaa. V.23. 3. 1793.V.5–1794.XII.9.

29	  TREKK, Kt. 1208, 25.
30	  TREKK, Kt. 1208, 26.
31	  TREKK, Kt. 1208, 31.
32	  TREKK, Kt. 1208, 36.
33	  �Ködöböcz József: Tanítóképzés Sárospatakon: A kollégiumi és középfokú képzés négy évszázada, Bu-

dapest, Tankönyvkiadó, 1986, 25.
34	  �Nagy Klára: A német racionalizmus és Christian Wolff, in Dienes Dénes (szerk.): Vezérfonal 

az egyháztörténet tanulmányozásához, Sárospatak, Hernád Kiadó, 2020, 422–436.; Lengyel Imre 
– Tóth Béla: Maróthi György nevelési törekvéseinek külföldi gyökere, in Csűry István (szerk.): 
Könyv és könyvtár, VIII/2, Debrecen, Kossuth Lajos Tudományegyetem Könyvtára, 1971, 53–102.; 
Hegyi Ádám: „Mit mondasz mindezekre te vallást tsúfoló!” Id. Ercsei Dániel (1744–1809) és a 
hitvédő irodalom, Egyháztörténeti Szemle, 14. évfolyam, 2013/3, 22–35, 32.

35	  �Patak három Keresztúr nevű partikulája közül Bodrog- és Sajókeresztúrra másokat delegált a 
kollégium. Ugrai: Tógátusdiákok 1783–1871/2; TREKL, Kaa.V.23. 3. 1793.V.5.

36	  TREKL, Kaa.V.23. 3. 1793.XII.5.
37	  Tévedésből Szerencsnél és Rimaszécsnél is szerepel (mindegyik áthúzva). TREKL, Kaa.V.23. 3. 1793.
38	  Neve mögé először Sárkeresztest írták (áthúzva). TREKL, Kaa.V.23. 3. 1794.IV.4.
39	  TREKL, Kaa.V.23. 3. 1794
40	  TREKL, Kaa.V.23. 3. 1794.V.24.
41	  TREKL, Kaa.V.23. 3. 1794.XII.9.
42	  Ugrai: Tógátusdiákok 1783–1871/2, 33.



44

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Átányi rektorsága Szívós János prédikátor idején zajlott,43 viszonyukra azonban 
nincsenek adataink: a tanító személye az anyakönyvben és az egyházközségi iratok-
ban utalás szintjén sem fordul elő.44 Az itteni évek kapcsán az iskolamesteri díjlevél 
adhat némi támpontot, melynek 1790. évi kiegészítéséből megtudjuk, hogy Hevest 
mint leányegyházat királyi engedelemből Átány alá rendelték, ami magában foglalta a 
lelkész három hetente történő filiális beszolgálását is. Ezeken a vasárnapokon a rektor-
nak kellett megtartania az anyaegyházi istentiszteletet, ami Molnár számára gyakorlati 
tapasztalatot is nyújtott.45 Iskolai munkája 1798. január 16., a következő diák kijelö-
lése után érhetett véget.46

Külföldi tanulmányai – családi-vagyoni körülményei által is befolyásolva – nem 
voltak, hiszen a Borsodi Egyházmegye Boldván tartott január 25-i közgyűlésétől lelkipász-
tori bekebelezését kérte,47 így rövidesen papi állás után nézhetett. Az események fényében 
gyorsnak és gördülékenynek tűnik Arad vármegyében, ezáltal a tiszántúli Békési Egyház-
megyében történő, általa április 28-ra datált hivatalba lépése48 – melyben Benjámin nevű 
fivérének is lehetett szerepe, aki ott frissen elismert nemes és falusi jegyző volt49 –, ami arra 
enged következtetni, hogy a Tiszáninneni Egyházkerületben nem volt kitartó elhelyezke-
dési próbálkozása vagy szándéka. A püspökségek, nevezetesen a Tiszáninnen és a Tiszántúl 
közötti átjárás a kollégiumi tanulmányokat és az anyaiskolák rektori kibocsátásait ille-
tően gyakori jelenségnek számított,50 a frissen végzett akadémikusi, pályakezdő lelkészi 
minőségben való átlépés azonban kevésbé volt tipikus. Ugrai János megállapítása szerint 
a rivális kollégiumban szerzett prédikátori képesítés mindkét szuperintendencia területén 
kétséges érvényesülési potenciállal kecsegtetett,51 ehhez képest Domokos Lőrinc békési 

43	  �Zoványi Jenő: Szívós János, in Ladányi Sándor (szerk.): Magyarországi protestáns egyháztörténe-
ti lexikon, Budapest, Magyarországi Református Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1977, 
609–610.

44	  �Anyakönyvek, 1727–1895 / Református Egyház, Átány – Átány Kereszteltek, házasultak, halot-
tak 1727–1852 Tenk, Szárazbő Kereszteltek, házasultak, halottak 1796–1887, URL: https://www.
familysearch.org/ark:/61903/3:1:939K-R595-88?mode=g&cat=61950 Utolsó letöltés: 2025. 10. 
10.; TREKL, R.D.I.5/3.

45	  �Dienes Dénes: Megkívántatik a rectorban, hogy légyen kevélység nélkül való…: A Sárospataki Refor-
mátus Kollégium partikulái 1773–1826, Sárospatak, Sárospataki Református Kollégium Tudomá-
nyos Gyűjteményei, Acta Patakina IX, 2001, 74.

46	  Ugrai: Tógátusdiákok 1783–1871/2, 42.
47	  TREKL, Kgg.II.9. 195.
48	  �Az első két anyakönyvi kötetbe a lelkészek maguk jegyezték le nagyzerindi szolgálatba lépésük 

időpontját. Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/527/ 
49	  AML, fond 15, inv. 226, reg. 46/1807, f. 75. 
50	  �Utóbbi vonatkozásban a csúcsidőszakot pont az 1793–1802 közötti intervallum jelentette, ami-

kor Molnár is tanulmányai végét járta, így bőven láthatott példát a kerületközi átjárásra. Ugrai 
János: Sárospataki partikulaérdekeltségek a 19. században a Tiszántúli Református Egyházkerület 
területén, in Győri L. János – Oláh Róbert (szerk.): Református kollégiumok és partikuláik. Tanul-
mányok Szabadi István 60. születésnapjára, Debrecen, Tiszántúli Református Egyházkerület Köz-
gyűjteményei, 2024, 189–225, 190–225.

51	  �Ugrai János: Protestáns lelkészek, tanárok, tanítók: A különválás strukturális feltételeinek 
körvonalazódása a 19. század első felében, Aetas Történettudományi Folyóirat, 37. évfolyam, 2022/1, 
5–20, 10.

https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939K-R595-88?mode=g&cat=61950
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:939K-R595-88?mode=g&cat=61950
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/527/


45

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

világi főgondnok elismerően nyilatkozott Molnár tanulmányairól a Szentmiklósi Sebők 
Sámuel esperesnek írt gyulai levelében május 4-én.52 A Szentesen ülésező 9-i traktuális 
gyűlés a Debrecenben tanult Németi Sámuellel (Kispereg) egyszerre iktatta lelkipásztorai 
közé, a meghívott ifjak elégséges felkészültségét az esperes, Kúthi Ádám egyházmegyei 
jegyző, Dobsa Ferenc békésszentandrási, Szalai Pál szentesi és Kis András hódmezővá-
sárhelyi lelkész (köztük két majdani szenior) állapította meg.53 A nagyzerindi keresztelési 
anyakönyvet saját neve alatt 28-án,54 az esketésit július 1-jén,55 a halottit augusztus 25-én 
folytatta,56 bár a kézírások összevetéséből ítélve már március közepe óta ő írta be a hívek 
mindhárom életeseményét. Hivatalában csak 1802. augusztus 15-én nyert egyházkerület 
általi megerősítést,57 aminek az lehet a magyarázata, hogy korábban nem volt financiális 
lehetősége eljutni Debrecenbe.

Személye elkülönítendő hasonnevű egyházi kortársaitól is. Mezőberényben papi 
(1769–1808) és leánytanítói névrokona is volt (1808–1843),58 ráadásul 1799–1807 
között a feketegyarmati rektort is Molnár Jánosnak hívták,59 akit az 1801-re felépült 
zerindi leányiskolába elsőként hív-tak meg,60 és egyébként ő is szembekerült Szilágyi 
Mihály prédikátorral.61

Beilleszkedés és kapcsolatok

Leszámítva az 1799. évi egyházlátogatás azon megállapítását, hogy Molnár Jánost és 
növekvő családját hivatalosan is elfogadta a gyülekezet,62 a pályakezdő lelkész és eklézsi-
ája kapcsolatáról – papmarasztási gyakorlatról nem lévén írott adat – inkább közvetve 
értesülhetünk. Ennek ékes példája a keresztapaság, melyet feltehetően a szülők kezde-

52	  �„Meg lehet hogy az Ifjúnak van valami tanusagá, de azt latom hogy a maga viselete igen bárdolatlan. 
Jó leszsz egy keveset oktatni, és modba hagyni hogy annyi bajunk ne legyen vele mint az előtte 
valóval.” Domokos elsősorban azért üzent Szentesre, mert az egyházmegyei közgyűlés összehívását 
számos tényező sürgette, ő pedig elfoglaltságai miatt képtelen volt júliusnál előbb megjelenni az 
esperesnél – valószínűleg emiatt látta jónak megírni Molnár esetét is, akivel felettese addig nem 
találkozhatott. TtREL, I.29.c.13. Tek[intetes] Coadj[utor] Úr írja, hogy ha Júliusig nem haladhat 
a Tr[aktuális] Gyűlés, úgy tartasson nála nélkül. 1798.V.4.

53	  �TtREL, I.29.a.2. 1798.V.9. 96–97.; Szabadi: i. m., 719.; Hódmezővásárhelyi református lelkészek 
életrajzai, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/448/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; Ez volt Szent-
miklósi Sebők utolsó felesketése, ugyanis még azon a nyáron átadta hivatalát Kúthinak, majd júni-
us 26-án elhunyt. Kis Bálint: A Békés-bánáti református egyházmegye története (1836), közreadják 
Gilicze László – Kormos László, Békéscsaba – Szeged, [k. n.], Dél-Alföldi évszázadok 5, 1992, 99.

54	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 29.
55	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 121.
56	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 165.
57	  TtREL, I.1.a.9. 221.
58	  �Mezőberényi református lelkészek névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/525/ Utolsó letöl-

tés: 2025. 10. 10.
59	  TtREL, I.29.h.1. 83–244.
60	  TtREL, I.29.a.2. 1801.III. 122.
61	  TtREL, I.29.a.2. 1805.II. 186.
62	  TtREL, I.29.h.1. 1799.V.8. 82.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/448/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/525/


46

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

ményeztek, és nem tudjuk, történt-e elutasítás. A Molnár házaspár patrónusi szerepvál-
lalása az első négy zerindi esztendőben folyamatos volt, a csúcsot az 1804-i négyszeres 
keresztszülőség jelentette, és a későbbiekben is legfeljebb két év (összesen 11) maradt 
ki két keresztgyermek között, akik között jegyző-, tanító- és aktuális vagy leendő pres-
biterpalánták egyaránt akadnak, így a pap híveire is következtetni lehet. 3 pár három-
szor, 11 pár kétszer is családjába fogadta, de az átmenetileg békétlen házaséletű és a 
konzisztórium által megintett Szabó Sándor63 egyik fiát is ő tartotta keresztvíz alá.  
A keresztszülők kiválasztását nagyban befolyásolhatta társadalmi presztízsük, a velük 
való érintkezés lehetősége, de akár a rokoni kapcsolat hiánya is, így a messziről jött lel-
kész megfelelő alanynak bizonyult,64 átlagosan minden évben patrónus lett (Zerinden 
38, Ágyán 2 ízben; 1. ábra).

Szabó Erzsébettől született gyermekeit a faluból Gál Ferenc (Sámuel, Klára, Erzsé-
bet)65 és Adorján Ferenc prominens presbiter66 (Csősz Katalin férje; István),67 kollégái 
közül Dávidházi János ágyai68 (János),69 Ecsedy Gábor (I. Gábor, Lajos)70 és Kúthi 
Lajos (Mária, II. Gábor)71 feketegyarmati lelkipásztorok,72 a kegyúri tisztviselők sorá-
ból Éder János erdőbíró (Juliánna, Ferenc),73 míg a vármegyeiek részéről Baranyi Anna, 
Stanislovits György helyi postamester,74 Arad vármegyei alispán75 és királyi tanácsos 
özvegye76 (Sándor) keresztelte.77

Molnár János 
keresztgyer-

mekei

Keresztelés 
időpontja

A gyermek apja A gyermek anyja
Megjegyzés, 

apai  
foglalkozás

Kováts 
András

1798.
VIII.23.

Kováts György Kis Ilona

Áts Mihály 1799.I.23. Áts Mihály Szöllösi Erzsébet

63	  Bíró: A nagyzerindi református egyházfegyelem, 83, 86.
64	  �Benda Gyula: Patrónusok vagy komák – a keresztszülői kapcsolathálók Keszthelyen 1740–1849, 

Tabula, 5. évfolyam, 2002/1, 3–31, 5–8.
65	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 30, 32, 34.
66	  Nagyzeréndi Református Egyházközség (Továbbiakban: NRE), b.1. 1802.XII.5-1819.XII.13.
67	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 42.
68	  AML, fond 2019, reg. 2, f. 80.
69	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 38.
70	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 56, 59.
71	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 62, 75.
72	  Rácz Károly: A zarándi egyházmegye története, Arad, Réthy L. és Fia, 1880, 277.
73	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 47, 50–51.
74	  BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 187.
75	  �Márki Sándor: Aradvármegye és Arad szabad királyi város monographiája. Aradvármegye és Arad 

szabad királyi város története, II. kötet, Második rész, Arad, Monographia-Bizottság, 1895, 631.
76	  AML, fond 15, inv. 226, reg. 62/1822, f. 420.
77	  AML, fond 2081, reg. 2, p. 65.



47

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Molnár János 
keresztgyer-

mekei

Keresztelés 
időpontja

A gyermek apja A gyermek anyja
Megjegyzés, 

apai  
foglalkozás

Vékony 
Sámuel

1799.
XII.24.

Vékony István Nagy Erzsébet rector

Szabó János
1799.

XII.28.
ifj. Szabó Mihály Héder Sára

Adorján 
András

1800.
III.15.

Adorján Ferenc Csősz Katalin

Polgári Lajos
1800.
IV.17.

Polgári János Pap Erzsébet
notárius
Ágyán

Gál Erzsébet 1800.XII.1. Gál Ferenc Farkas Mária

Dávidházi 
Julianna

1801.I.25. Dávidházi János Tótth Mária
prédikátor

Ágyán

Kováts
 Ferenc

1801.
III.10.

Kováts György Kis Ilona

Ujfalusi 
Juliánna

1801.
III.23.

Ujfalusi Mihály Szaklányi Zsuzsa notárius

Polgár 
Erzsébet

1801.V.22. Polgár János
Szatmári 

Zsuzsánna
presbiter

Tamás 
Zsuzsánna

1803.IV.7. Tamás András Légyszeg Judit oláh

Adorján 
Mihály

1803.
IV.12.

Adorján Ferenc Csősz Kata presbiter

Áts Erzsébet
1804.

VIII.26.
Áts Mihály Szöllösi Erzsébet presbiter

Polgár 
Mihály

1804.X.18. Polgár János
Szatmári 

Zsuzsánna

Adorján 
Ferenc

1804.X.31.
ifj. Adorján 

Ferenc
Szabó Erzsébet

Boros 
Sámuel

1804.
XI.22.

ifj. Boros Ferenc Sándor Sára gondnok



48

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Molnár János 
keresztgyer-

mekei

Keresztelés 
időpontja

A gyermek apja A gyermek anyja
Megjegyzés, 

apai  
foglalkozás

Adorján 
Erzsébet

1807.II.7. Adorján Ferenc Szabó Erzsébet

Boros Ferenc
1807.
IX.17.

Boros Ferenc Sándor Sára presbiter

Szabó József
1808.
III.28.

Szabó Sándor Tóth Kata

Gál János
1809.
IV.10.

Gál János Timári Erzsébet

Farkas 
Sámuel

1811.III.5. Farkas János Pap Sára

Boros István 1812.III.6. Boros Ferenc Sándor Sára

Farkas János 1813.IV.7. Farkas János Pap Sára

Tamás 
Ferenc

1813.V.24. Tamás András Légyszeg Judit oláh

Higyed 
Ferenc

1814.III.6. Higyed Ferenc Tóth Sára

Biró János 1815.II.3. Biró János Kis Katalin
(leány)ta-

nító

Rostás 
Mihály

1816.II.11. Rostás Mihály János Rózsi zingarus

Higyed 
Sámuel

1816.V.9. Higyed Ferenc Tóth Sára

Gál 
Zsuzsánna

1819.I.23. Gál János Timári Erzsébet

Pap Mihály
1819.
III.30.

Pap István Boros Klára

Zágonyi 
Juliánna

1820.IV.6. Zágonyi István Osváth Zsuzsánna rector

Boros 
Gergely

1821.
III.29.

Boros Sámuel Szöllösi Sára



49

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Molnár János 
keresztgyer-

mekei

Keresztelés 
időpontja

A gyermek apja A gyermek anyja
Megjegyzés, 

apai  
foglalkozás

Pap István
1821.
III.30.

Pap István Boros Klára

Pap 
Zsuzsánna

1823.I.18. Pap István Boros Klára

Higyed 
Mihály

1823.II.14. Higyed János
Renitzki 

Zsuzsánna

Erdődi 
Juliánna

1824.V.17. Erdődi József Hégely Erzsébet nobilis

Higyed 
Erzsébet

1824.X.29. Higyed János
Remetzki 
Zsuzsanna

Higyed 
Sándor

1827.II.6. Higyed János
Remetzki 
Zsuzsanna

Boros Klára
1827.

XII.18.
Boros Sámuel Szöllösi Sára presbiter

1. Molnár János keresztgyermekei Nagyzerinden és másutt 1798–1827
(AML, fond 2019, reg. 2, f. 8.; fond 2081, reg. 2, p. 29–81.; NRE, b.1. 1801.XI.15–1807.

III.20.; b.2. 1827.V.6. 3.)

A Molnár János személye körüli konfliktusok három csoportba oszthatók: az egyszerű 
laikusok mint potenciális hallgatóság, a helyi belső személyek mint a prédikátor alá-
rendeltjei és a más lelkészek mint jobbára egyenrangú hivatásbeliek halmazára. Mind-
három körbe viszonylag kisszámú, de annál említésre méltóbb esetek csatornázhatók. 
Kegyurasági szereplőkkel ápolt viszonyáról annyi konkrét adatunk van, hogy Molnár 
személyére való tekintettel az uradalmi tisztviselők 40 ember vágó kaszálót biztosítottak 
a lelkésznek, ami kedvező kontaktusra és imázsra enged következtetni,78 míg a várme-
gyei közeg vonatkozásában a maga, illetve János és István nevű fiainak honos nemessége 
emelhető ki hipotetikusan eredményként (mindkét esetben bátyjára támaszkodott).79

1. Kapcsolata a hívekkel
Hallgatókkal való összetűzésére három példát tudunk. 1801-ben Pap Mihály kiprédi-
kálással vádolta a vizitáció előtt, 1820-ban Ács Mihály (egyik presbitertársa általa taga-
dott állítása szerint) a kocsmai nyilvánosság előtt neki tulajdonította az egyházközség 

78	  TtREL, I.1.b.83. 1892. 5.
79	  AML, fond 15, inv. 226, reg. 44/1805, f. 68.; reg. 46/1807, f. 75.



50

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

pénzügyi hiányát, ezek azonban rövid úton az elkövető meghunyászkodását és legalább 
formális megbocsátást vontak maguk után, ami jelenthette a vádak hamisságát vagy a 
prédikátor (és támogatói) karizmatikus kiállását is. Vékony István rektor visszahívásá-
nak esete érdekes mozzanata a pap és az egyháztanács ellentétének, ami az események 
vezéralakja, Megyaszai János bíró bocsánatkérésével végződött.80

Nemes Osváth György az uraság kocsmárosa és a faluközösség gyakori bírája, ezál-
tal Nagyzerind köz- és egyházi életének egyaránt kihagyhatatlan szereplője volt.81 A rek-
torságról letett, emiatt a Molnár magatartására és pártfogói körére megorrolt Czapfalvi 
János 1810-ben kifejezetten őt ajánlotta az egyházlátogatók figyelmébe, „mivel az leg 
jobban ki meri mondani mind Tiszteletes Ur, mind Adorján Ferentz ellen az Helység 
edjező sententziáját”.82 1813-ban a földbirtokos úrbéri spekulációi okozta nehézsé-
gekre és a köznép elöljárók elleni zúgolódására hivatkozva egyoldalúan bejelentette a 
traktusnak, hogy a község a klérumnak nyújtott szolgáltatások terén megszorításokat 
kíván és fog eszközölni. Ez egyebek mellett az elmúlt évek parochiális háznál folytatott 
robotmunkáit is érintette, ami valójában nem volt része az írott prédikátori konvenció-
nak, és a szegényebb lakosok teljesítése érdekében az akkori bíró (történetesen Adorján 
Ferenc) árestomozásra volt kénytelen.83 Mindebből kitűnik, hogy Osváth az egyházi 
elöljárókkal folytatott levelezésében nem átallott védelmébe venni a közösség érdekeit, 
akár saját lelkészével szembemenve, és a kocsmárosként általa képviselt földesurat is 
némileg kedvezőtlen, de hiteles színnel ábrázolva.

Az egyes tüskék ellenére Molnárnak támogatói is akadtak, kiknek kategorizálásá-
tól azért tekintek el, mert a pozitív és a hallgatólagosan akceptáló hozzáállás általában 
ritkábban vagy kevésbé látványosan jut kifejezésre, ezáltal nehezebben ragadható meg, 
mint az elutasító, vetekedő magatartásformák, így egyértelműbben körülírható a vele 
bármi okból ellenszegülők, mint az együttműködő, szupportív elemek csoportja. Ked-
vező kapcsolat valószínűsíthető a helyi keresztkomákkal, illetve a lojálisnak leírt Ador-
ján Ferenccel és a papbecsmérlés miatt keresetet indító Máté Szilágyi Andrással,84 nem 
utolsósorban Molnár Benjáminnal, aki zerindi jegyzőként részt vett presbiteri üléseken, 
és komoly oszlopa lehetett a közösségszervező munkának.85

80	  Bíró: A nagyzerindi református egyházfegyelem, 79–80, 86, 95.
81	  �Bíró Endre: Nemesi részvétel a reformkori Arad vármegye kálvinista egyházi életében, in Hegyi 

Ádám (szerk.): Protestáns kultúrrégiók, kultúrvidékek, kultúrszigetek a 17-19. században, Szeged, 
Szeged Humanities Press, 2024, (megjelenés alatt), 3.

82	  �TtREL, I.29.i.209. Czapfalvi János volt nagyzerindi rektor panaszlevele Gyarmati Ferenc békési 
espereshez. 1810.X.20.

83	  �Ez jelenthetett fogdába záratást és zálogba vételt is. Bíró: Nemesi részvétel, 3.; TtREL, I.29.i.209. 
A’ N[agy]Zerendi. Ekk-l[ézsi]a többé nem akar – mint eddig – földet váltani Rektorának a’ nagyon 
megterhelt arendás pusztánn. 1813.III.2.; NRE, b.1. 1811.XII.17–1812.VII.13. Az egyházmegyei 
közgyűlés talán a lelkésszel együttérezve hagyta meg, hogy a hívek parókia körül végzett eddigi 

„kevés szolgálatokot” (meszelés, kertásás, udvartisztítás) szokásjogi alapon ezután is teljesíteni tar-
toznak. TtREL, I.29.a.2. 1813. 256.

84	  Bíró: A nagyzerindi református egyházfegyelem, 86.
85	  Az ő idejére tehető a lelkipásztori konvenció megjobbítása is. NRE, b.1. 1808.II.28.



51

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

2. Kapcsolata a helyi tanítókkal
Molnár János hosszú szolgálati ideje alatt számos tanító (10 rektor és 4 preceptor) váltako-
zott a községben, noha érkezésekor csak előbbi állás létezett. Ezt 1792 óta Vékony István 
töltötte be,86 kinek korhely és hanyag magaviselete, az egyházlátogatók előtti részeges szerep-
lése87 1802-ben konzisztórium általi elbocsátáshoz vezetett, amely egyúttal hároméves ciklu-
sokra szabta a rektortartást.88 Vékony rövidesen Vadászon állt munkába, a zerindi elöljárók 
egy része (Szathmári Benjámin, Magyari Ferenc, valamint az őt marasztaló Gellén Ferenc 
és Megyaszai János) azonban vissza akarta hívni, ezért a következő egyházmegyei közgyűlés 
berekesztése után Lázár Pál bélzerindi prédikátorhoz fordult levélírás végett. A presbiterek 
egy a községük pecsétjével előre ellátott papírt adtak át a lelkésznek, aki hazatérése után 
rektor fiával, Dániellel jegyeztette le az egyeztetett szöveget. A zerindi pap megkerülése csak-
hamar kitudódott és 1803-ban traktuális gyűlés elé került, ahol az elöljárók azzal védekeztek, 
hogy lépésük félreértés következménye volt, mivel egy esperesi levélből arra következtettek, 
hogy az meg akarja hagyni iskolájukban az addigi tanítót.89 A fórum Vékonyt és Megya-
szait Molnár presbitérium előtti megkövetésére kötelezte,90 ennek ellenére az „imposturák” 
kivizsgálása 1804-ben is tartott, mert az akkori gyűlés nem tartotta elégségesnek az érintett 
presbiterek magyarázatát, ezért a következő ülésre halasztotta annak lezárását.91

Czapfalvi Jánossal (1805–1810) való viszonya még kevésbé volt felhőtlen. Ennek 
első dokumentálható rezzenése Molnár Czapfalvi exmissiója vagy facultatiója iránti 
1807-es folyamodványa, amire az esperesség nem adott lehetőséget, mivel az eklézsia, 
a rektor és a lelkipásztor számára egyaránt szükségtelen és káros lépésnek ítélte meg.92 
1809-ben a konzisztórium meghagyta a rektor számára a deáknyelv tanítását az ezért 
járó szolgáltatással – e megfogalmazásból sejthető, hogy egyebekben korlátozták93 –, 
majd 1810-ben „némely alatsony lelkü Embereknek titkos intselkedések miatt” levál-
totta,94 utódul ironikus módon a soron következő legátust jelölve ki.95 Az elbocsátott 

86	  Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/ 
87	  Bíró: A nagyzerindi református egyházfegyelem, 80.
88	  NRE, b.1. 1802.XII.5.
89	  �TtREL, I.21.h.1. 192. Lázár Pál írásos közreműködései korábban is ismeretesek voltak a Békési 

Egyházmegye előtt: az erdőhegyiek vele elégedetlen tábora 1799-ben azzal vádolta akkori lelkipász-
torát, hogy üzletszerűen foglalkozik kérvényírással. TtREL, I.29.a.2. 1799.V.7. 115.

90	  Bíró: A nagyzerindi református egyházfegyelem, 79.
91	  �TtREL, I.29.a.2. 1804.III. 180. Az ügy folytatását ennek ellenére talán kegyeleti okból sem találjuk 

a jegyzőkönyvben, mert a vadászi rektor 1805. május 10-én elhunyt. AML, fond 2077, reg. 2, f. 12.
92	  �TtREL, I.29.a.2. 1807.II. 196. A későbbi történések fényében arra lehet következtetni, hogy a 

prédikátor kezdeményezését nem támogató szándék vezérelte, hanem csak az előléptetés álcája alatt 
akart megszabadulni a számára kellemetlen tanítótól, akinek a lelkészi bekebelezése vagy lelkészi 
tevékenységre való felhatalmazása egyet jelentett volna egy másik gyülekezetbe való távozásával.

93	  NRE, b.1. 1809.IV.3.
94	  �TtREL, I.29.i.209. Czapfalvi János volt nagyzerindi rektor panaszlevele Gyarmati Ferenc békési 

espereshez. 1810.X.20.; NRE, b.1. 1810.II.19.
95	  �Nagyzerénden szolgált legátusok névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/ Utolsó letöl-

tés: 2025. 10. 10.; Nem kizárt, hogy csak azért esett Tárkányi Péter személyére a presbitérium 
választása, mert ő volt „kéznél”. Hiányosságai hozzájárulhattak ahhoz, hogy a ciklus leteltével nem 
marasztalták, s végül őt is az aktuális legátus követte. TtREL, II.1.h.2.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/


52

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

iskolamester Gyarmati Ferenc esperesnek írt sérelemlevelében a helység despotaként 
aposztrofált Molnár és Adorján Ferenc alóli felszabadítását sürgette, hangsúlyozva a 
prédikátor visszás cselekedeteit és meggyőződését, hogy Adorján kész lesz elsimítani 
azokat az egyházlátogatók előtt.96 Molnár és Czapfalvi útjai a panaszos fél Gyulaváriba 
rendelésével97 látszólag hosszú időre, de csak részben váltak el. 1826-ban az aradi vegyes 
protestáns közösség tagjai a nagyzerindi paphoz fordultak levélben segítségért, misze-
rint az 1819 óta Gyorokon prédikáló98 Czapfalvi a napokban esedékes egyházmegyei 
közgyűlésen káplánkérelmet készül benyújtani, ezzel is akadályozva önálló gyüleke-
zetté formálódásukat: nem csak megerősítené Arad leányegyházi státuszát, hanem – a 
gyoroki teendők segédlelkészre bízása után – maga jönne közéjük igét hirdetni, ami 
szintén szembemenne „egy ide Aradra való kitanult fiatal tiszteletes urért” való esdek-
lésükkel. Az ügyet tárgyaló egyházmegyei közgyűlés az aradi levélírókat rosszindulatú-
aknak ítélte meg,99 mindenesetre a vármegyeszékhely még Molnár életében, 1829-ben 
levált a gyoroki egyházközségről, és létrehozta eklézsiáját.100

A következő adatolható incidens Tárkányi Péter „utódlása” kapcsán merült fel 
(1813).101 Bár az elöljárói levél köszönetteljes belenyugvást említ az esperes által jelölt 
Dávidházi János pankotai tanító102 (az ágyai prédikátor fia)103 vonatkozásában, rögtön 
megjegyzi annak friss jegybontását, ami Molnár családi érintettsége miatt más rektori 
személy kirendelését indokolja.104 Az ifjú ennek ellenére hamar új álláshoz és feleséghez 
jutott, hiszen október 17-én rittbergi iskolamesterként lépett frigyre falubelijével, Pap 
Rebekával. A két lelkészszomszéd közötti kapcsolat is átvészelhette ezt a kínos epizódot, 
mert Molnár pár hónap múlva Dávidházi Mária esküvőjén tanúskodott.105

96	  �TtREL, I.29.i.209. Czapfalvi János volt nagyzerindi rektor panaszlevele Gyarmati Ferenc békési 
espereshez. 1810.X.20.

97	  TtREL, I.29.a.2. 1811.II. 61.
98	  TtREL, I.29.a.2. 1819.II. 348–349.
99	  TtREL, I.1.b.80. 1839–1845. között szám nélkül. 6.
100	 �Csécsi Imre: Az aradi ev. reform. egyház története, Arad, Muskát Miksa, 1897, 11–12.; Az aradi hívek 

nem minden ok nélkül fordultak Molnár Jánoshoz a Czapfalvival támadt ellentét kapcsán, hiszen a 
szárnyait bontogató kicsiny, de növekvő közösségben az ország távoli vidékeiről érkezettek mellett 
szép számban találunk a vármegye református eklézsiáiból, így Nagyzerindről elszármazottakat is. 
AML, fond 2026, reg. 102, p. 38–59. Ebből adódóan Molnár neve nem csenghetett ismeretlenül az 
ambiciózus egyházszervezők számára, akik tisztában lehettek a két klerikus nem minden feszültség-
től mentes korábbi viszonyával. Másik nyomós okuk lehetett, hogy a gyűlés helyszíne Zerind volt, 
ami kitűnő alkalomnak tűnhetett az aradi függetlenségi érdekek Molnár személyén keresztül történő 
érvényesítésére; a zerindi lelkész ez ügyben tanúsított magatartása azonban nem ismert.

101	 �TtREL, I.29.i.209. A’ N[agy]Zerendi. Ekkl[ézsi]a többé nem akar – mint eddig – földet váltani 
Rektorának a’ nagyon megterhelt arendás pusztánn. 1813.III.2.

102	 TtREL, I.29.a.2. 1813. 254.
103	 �Szász Lajos: Egy több évszázados református „ároni ház”: a Dávidházy család története, Egyháztör-

téneti Szemle, 12. évfolyam, 2011/1, 1–138, 11.
104	 �„[...] Prédikator Úr és ő közötte [...] tudjuk azt: hogy ennél fogva nem remenylhetnénk ollyan 

együtt való Lakozást, mellynél fogva a’ tartós egyesség Tiszteletes Urunk és a’ nevezett Iffjú között 
a’ mi örömünkre lehetne.” A pórul járt nő a zerindi lelkészfeleség „Ettse” (húga) volt. TtREL, 
I.29.i.209. N[agy] Zerénd Debretzenből kívánna osk[ola] mestert. 1813.III.3.

105	 AML, fond 2019, reg. 2, f. 58.



53

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

1815-ben az egyháztanács úgy találta, hogy a fiúiskola növendékei az elmúlt öt 
évben „az Éneklésbenn igen kevés gyarapodást vettek, melly hibát ha a jövendö béli 
Rector Úr hellyre nem hoz; annakutána kéntelen lészen [...] a’ Rector hozást a’ Deb-
retzeni Collegiumtól egészszen el vonni; és másképpen az [i]ránt gondoskodni”. Bors 
Sámuel azzal a feltétellel lépett katedrára, hogy éneklésben jártas emberként minden 
nap maga énekel tanítványaival a templomban,106 azonban több ízbeni paráznaságával 
hamar szégyent hozott hivatására, Bíró János leánytanítóval történő kibékülése miatt 
mégis tisztségében hagyták azzal a feltétellel, hogy a legkisebb majdani fonákság esetén 
is elbocsátják.107 Erre igen hamar sor került, mert Bors, kapván az alkalmon, saját házá-
ban próbált megrontani egy 14 éves lánynövendéket, aki a tett napvilágra jövetele után 
maga is kitálalt a presbitériumnak; nem csoda, hogy a zerindiek még 1816-ban meg-
szabadultak a fajtalanságáról hírhedt oktatótól.108

Zágonyi István 1818-ban már az anti iskolából109 érkezett Zerindre. Viszonylag hosszú, 
tízéves tanítása mindvégig dicséretes volt, a lelkész gyakori betegeskedése alatt „a’ Papi Híva-
talt, a szent predikállásokban viselte” (ez megszokott életképe volt a korabeli református 
egyházközség működésének), s a hívek körében olyan népszerűségre tett szert, hogy Molnár 
halála után az elöljárók őt próbálták első körben prédikátoruknak megszerezni110 – és ezáltal 
falujukba visszahívni, hiszen 1828-ban Szentesen vállalt korrektori hivatalt.111

Mint láthattuk, a hierarchikus lelkész-tanító kapcsolat negatív vonatkozásai jól 
tetten érhetők, míg a kedvező kontaktusra legtöbbször nincsenek egyértelmű adatok, 
csupán kapaszkodók, de ezek is félrevezethetnek. Molnár három tanító gyermekének 
is keresztapja lett (1. ábra), de pozitív viszonya csupán Zágonyi Istvánnal mutatható 
ki, míg Bíró János esetében ez csak feltételezhető, Vékony Istvánnal pedig utólag szem-
bekerült; ugyanakkor közös bennük a legalább egy évtizedes zerindi hivatalviselés.112 
E fejezetben kizárólag olyan oktatók bemutatására került sor, akiknek Molnárral való 
kapcsolata valamilyen formában adatolható, kivéve Petrányi Györgyöt, akire a Molnár 
családtörténetével foglalkozó tanulmányban térek ki.113

106	 NRE, b.1. 1815.I.30.
107	 �TtREL, I.29.i.209. Bors Sámuel rektor reverzálisa 1816.VI.6. A vizitáció a panaszok mellett egyéb-

ként úgy találta, hogy jól tanít. TtREL, I.29.h.1. 1816.XII.2. 276.
108	 TtREL, I.29.i.209. Bors Sámuel rektor egyházfegyelmi ügye. 1816.XII.8.
109	 �TtREL, I.29.i.209. Zágonyi István kérelme egy békési egyházmegyei hivatalba való áthelyezése 

iránt. 1818.III.11.
110	 �„[...] Lakossaink tsak a’ Tisztelt Corrector úrban reménylik Ekklezsiánk nagy veszteségét ki pótolt-

tatni.” BML, fond 145, inv. 279, dos. 11/1830, f. 33.; Hegyi Ádám: Rektorok lelkészi szolgála-
tai. Református tanítók társadalmi megítélése a 18. században a Dél-Alföldön, in Bárth Dániel 
(szerk.): Papok a 18–20. századi lokális közösségekben, Történetek találkozása, Budapest, MTA-ELTE 
Lendület Történeti Folklorisztikai Kutatócsoport, 2021, 111–121, 117–118.

111	 �Dávidházy Bekes Sámuel: A helvécziai vallástételt tartó gyomai ekklézsia históriája, in Karácso-
nyi János (szerk.): A Békésvármegyei Régészeti és Mivelődéstörténelmi Társulat Évkönyve, 11. kötet, 
Békés-Gyula, Békésvármegyei Régészeti és Mivelődéstörténelmi Társulat, 1890, 95–115, 107.

112	 Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/ 
113	 �Bíró Endre: Egy lelkészi életúttól Molnár Borbála családjáig – Sátoraljaújhely és Nagyzerind ge-

nealógiai metszéspontjai, Egyháztörténeti Szemle, 26. évfolyam, 2025/2, (megjelenés alatt), 15–18.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/


54

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

3. Kapcsolata egyházmegyéi lelkészeivel
A Molnár Jánossal szimpatizáló papság körébe azon környékbeli református lelki-
pásztorok sorolhatók, akikkel egymás gyermekeit tartották keresztvíz alá. Elsőként az 
ágyai Dávidházi Jánossal alakult ki ilyen viszony – Molnár 1801-ben lett I. Dávidházi 
Julianna keresztapja114 –, majd egy bő évtized múltán Ecsedy Gábor és Kúthi Lajos 
is szentségben részesítette két-két gyermekét. Utóbbiak érintettségét időszerű fekete- 
gyarmati szolgálatuk indokolhatta, mert előbb és utóbb sincs példa keresztapaságukra, 
minthogy pedig a vonatkozó egyházközség 1840 előtti keresztelési anyakönyveinek 
tartalma, meg- és hollétének körülményei nem ismertek,115 csak feltételezhetjük, 
hogy Molnár is viszonozta az akkori szomszédok gesztusait. Dávidházival ápolt elmé-
lyültebb kapcsolatát hipotetikusan igazolhatja, hogy 1814. május 12-én házassági 
tanúja volt az ágyai lelkész legkedvesebb lányának,116 Máriának, aki nem sokáig élvez-
hette Tóth Péter gyulai notáriussal összekötött életét, mert 1819. április 29-én férje 
városában elhunyt.117 Öt nappal később II. Juliánnát adta össze Budai Antal kabai 
prédikátorral,118 1824. november 21-én pedig Teréziát Kerekes Ferenc debreceni pro-
fesszorral.119 A két pap kontaktusáról emellett pozitívan árulkodik, hogy Dávidházi 
egy szeniornak írt levelében megemlíti Molnárt mint két címzett közötti lehetséges 
közvetítőt,120 következő alkalommal pedig személyesen vele küldi írását Debrecen-
be.121 Kúthival szintén rokonszenvező viszonya lehetett, aki egyik traktuális külde-
tésük leírásában „Tiszt[eletes] Komámnak” hivatkozza őt,122 ezzel szemben Molnár 
mindkettőjükre „Uram” formában utal.123

Kollégái közül Szilágyi Mihállyal támadt konfliktusa annak gyarmati papsága 
idején. 1804-ben bepanaszolta elődjét, amiért hirdetőlevél nélkül esketett meg Gyar-
maton egy zerindi hívet, valamint a panaszos távollétében és megkérdezése nélkül 
Zerinden hajtott végre egy másik házassági ceremóniát, az ezért járó 1 rajnai Ft stólát 
is beszedve. A traktus megintette Szilágyit illetlen magatartásáért, és a stóla átadására 
kötelezte,124 erre azonban nem került sor. Az ügyet 1805 telén újfent tárgyaló egyház-
megyegyűlés végül megváltoztatta korábbi döntését – ennek fejleményeként a gyarmati 
lelkész megtarthatta az eklézsiáján kívül szedett esketéspénzt –, azonban mindkét fél 
magatartásaiban megkereste a méltatható és a felróható elemeket, némileg diplomati-

114	 AML, fond 2019, reg. 2, f. 8.
115	 AML, fond 2042, reg. 1.
116	 AML, fond 2019, reg. 2, f. 83.
117	 AML, fond 2019, reg. 2, f. 58.
118	 AML, fond 2019, reg. 2, f. 61.
119	 AML, fond 2019, reg. 2, f. 66.
120	 �TtREL, I.29.i.209. Dávidházi János esperesnek írt levele a Kiss P[ista] János szította feszültségről. 

1817.I.7.
121	 �TtREL, I.29.i.209. Dávidházi János esperesnek írt levele a Kiss P[ista] János elleni vádakról. 

1817.I.19.
122	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 10/1829, f. 64.
123	 �TtREL, I.29.i.209. N[agy]Zeréndi Pred[iká]tor T[iszteletes] Molnár János Úr, azon esetre, ha T[isz-

teletes] Kúti Lajos Úr Gyulánn nem maradhatna, a’ helyébe való rendeltetését kéri. 1817.III.19.
124	 TtREL, I.29.a.2. 1804.III. 179.



55

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

kusan. Álláspontja szerint Szilágyi nem önként, hanem „hogy a’ F[ekete] Gyarmathi 
Nász Népe, a’ nagy sáros utban el-ne-setétedjen” ejtette meg a lakhelyük szerint vegyes 
párok egyházjogilag csorbát szenvedő összeadását, mert zerindi lelkésztársa egyház-
községén kívül tartózkodott, aznapi hazatérésére felesége szerint nem lehetett számí-
tani. Molnár dicséretben részesült, amiért a felsőbb szabályoknak eleget tenni kívánt, 
de megintetett, hogy „a’ sok szükségtelen excursiokat el-távoztassa” (ebből fakadt a 
testimoniális hiánya is), míg kollégája azt a tanácsot kapta, hogy „ezután, mikor a’ 
Publicumnak ir, pennáját jobban meg-vakarja, a’ vagdaló és sértő szókat el-távoztassa”, 
emellett 6-6 rajnai Ft vizsgálati díjat is fizetniük kellett. Ez és a kirekesztés kilátásba 
helyezése mögött a döntéshozók azon reménye állhatott, hogy a két szomszéd prédiká-
tor végleg felhagy a káros versengéssel.125 Ez a későbbiekben valóban bekövetkezhetett, 
ugyanis Szilágyit 1815-ben már vadászi hívei is el akarták távolítani, a panaszok kivizs-
gálásán résztvevő és a jelentést készítő Molnár azonban „akárkitöl is helybe hagyást 
érdemlöknek” írta le egykori haragosa lelki gyakorlatát.126

Szilágyi, Ecsedy és Kúthi példáját látva arra juthatunk, hogy Molnár János lelkészi 
keresztkomáinak kiválasztódásában, illetve a kollegiális ellentétek kiéleződésében Feke-
tegyarmat közelsége kulcsszereppel bírt, hiszen a fentiek csak e minőségükben kerültek 
a zerindi pappal ilyen viszonyba. Ez arra utal, hogy Molnár emberi kapcsolataiban – bár 
sokszor sokfelé járt – döntő jelentősége volt a földrajzi távolság kicsinységének, ezért 
Ecsedyvel látszólag futó kontaktusa volt, a stólaügy után pedig Szilágyival is csupán egy 
alkalommal akadt teendője, jóllehet egyikük eklézsiája sem volt számottevően messze. 
A szintén szomszédos Ant és Tamásda lelkészeivel való viszonya talán az 1821-ig tartó 
traktuális különállás okán sem dokumentálható.

A legátusi szolgálat alkalmat jelentett a legátusnak és a fogadó gyülekezetnek, lel-
kipásztornak egyaránt, hiszen előbbi esetleges szolgálati helyet, utóbbiak potenciá-
lis „szolgát” és szolgatársat ismerhettek meg. Molnár alatt olyan követek fordultak 
meg Nagyzerinden, akik később traktuális kollégaként tisztelhették őt, mint Tar János 
(1798. pünkösd),127 aki 1808-ban pályázott is üresedni látszó állására,128 Szirbik Miklós 
(1800. húsvét) és Nagy Sebestyén (1799. karácsony), a majdani rektorok közül Tár-
kányi Péter (1810. húsvét),129 Kardos Imre (1813. húsvét) és Mózes Mihály (1827. 
karácsony),130 a szomszéd lelkészfiak közül Dávidházi Sámuel (1809. húsvét),131 Lajos 
(1812. és 1813. húsvét) és László (1818. húsvét és karácsony), illetve Némethi Farkas 
(1828. húsvét),132 de itt végzett ünnepi szolgálatot Kerekes Ferenc (1806. húsvét)133 

125	 �TtREL, I.29.a.2. 1805.II. 184–186. Az esetről röviden: Bíró: A nagyzerindi református egyházfe-
gyelem, 79.

126	 TtREL, I.29.i.209. Jelentés a vadászi lelkészügyről. D.n.
127	 Nagyzerénden szolgált legátusok névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/ 
128	 TtREL, I.29.a.2. 1808.II. 222.
129	 Nagyzerénden szolgált legátusok névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/
130	 TtREL, II.11.h.2.
131	 Nagyzerénden szolgált legátusok névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/
132	 TtREL, II.11.h.2.
133	 Nagyzerénden szolgált legátusok névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/534/


56

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

és Hajnal Ábel (1824. karácsony)134 békési lelkész-esperes135 is. (Az 1819 húsvétján itt 
járó Szilágyi József a hasonnevű dobozi, korábban gyarmati pap fiával lehet azonos.)136

Nincsenek ismereteink arra vonatkozóan, hogy más egyházak környékbeli képvise-
lőivel milyen kapcsolatot tartott fenn. A világi főgondnok 1802-ben írt körlevele arra 
utasította a lelkipásztorokat, hogy a protestáns helységekben végzett lélekszámfelmérést 
a feletteseik számára elkérő plébánosokkal közöljék, hogy csak püspöküknek tartoz-
nak azt bemutatni.137 A maroknyi nagyzerindi római katolikus Kisjenő fíliáját képez-
te,138 és csak a közeli városokban (Gyula, Nagyszalonta, Sarkad) volt ilyen gyülekezet. 
Hasonlóan homályos a helyzet az ortodox eklézsiaszomszédok (pl. Kisjenő, Szintye, 
Tamásda) vonatkozásában. A matrikulában óhitű személlyel kötött házasságot csak 
elvétve találunk139 (katolikussal pedig semmis lett volna),140 ami egyfelől hűen tükrözi 
a tanulmány elején ecsetelt állapotot, másrészt arra utal, hogy a helyi nem reformá-
tusok egy felekezetüknek megfelelő közeli egyházközséghez tartoztak, annak hitéleti 
alkalmain vettek részt,141 esetleg idővel oda is telepedtek át.

A szűkebb lelkészi szolgálat – hitélet és példamutatás

A közösség demográfiai adatainak legbeszédesebb bázisa az anyakönyvek csoportja. 
Molnár János idején 2068 fő nyert keresztséget, 1778-at temettek el (kérdéses, hogy 
ebből hányat végeztek a rektorok), illetve 400 esketésre és 83 hirdetőlevél kiadására 
került sor. Ezen belül megkeresztelte 12 gyermekét, 4 unokáját és Osváth Imre espe-
rest, megeskette bátyja özvegyét és két lányát, eltemette fivérét, két fiát és egy unokáját, 
összesen két jegyzőt (2. ábra).

Év
Keresztelés 
(komaság)

Esketés és 
hirdetőlevél

Teme-
tés

Év
Keresztelés 
(komaság)

Esketés és 
hirdetőlevél

Teme-
tés

1798 25/45 (1) 8/12 / 5 12/19 1814 60 (1) 8 / - 34

1799 68 (3) 10 / 1 9 1815 59 (1) 9 / 5 39

1800 62 (2) 15 / 3 13 1816 62 (2) 2 / - 43

134	 TtREL, II.11.h.2.
135	 �Zoványi Jenő: Békés-bánáti ref. egyházmegye, in Ladányi Sándor (szerk.): Magyarországi protes-

táns egyháztörténeti lexikon, Budapest, Magyarországi Református Egyház Zsinati Irodájának Saj-
tóosztálya, 1977, 61–62.

136	 TtREL, II.11.h.2.; Rácz: i. m., 277.
137	 NRE, b.1. 1802.III.5. 2.
138	 �Schematismus Venerabilis Cleri Dioecesis Csanadiensis pro anno MDCCCXIII. 37–38., URL: 

http://szeged-csanad.hu/leveltar/sematizmus-1813/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.
139	 AML, fond 2081, reg. 2, p. 117–164.
140	 NRE, c.1. 3.
141	 �Erre utal Bóra Mihály katolikus helyi ispán ’48-as honvéd fiainak zerindi születése is, melyek nem 

szerepelnek a helyi anyakönyvben. Bona Gábor: Hadnagyok és főhadnagyok az 1848/49. évi szabad-
ságharcban, Budapest, Heraldika, 1998, 202–203.

http://szeged-csanad.hu/leveltar/sematizmus-1813/


57

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Év
Keresztelés 
(komaság)

Esketés és 
hirdetőlevél

Teme-
tés

Év
Keresztelés 
(komaság)

Esketés és 
hirdetőlevél

Teme-
tés

1801 58 (3) 4 / 1 26 1817 38 (0) 10 / 2 64

1802 53 (0) 10 / 4 11 1818 50 (0) 10 / 3 33

1803 65 (2) 24 / - 21 1819 68 (2) 24 / 5 40

1804 65 (4) 13 / 5 36 1820 79 (1) 10 / 3 23

1805 62 (0) 9 / 3 40 1821 55 (2) 11 / 2 24

1806 58 (0) 6 / 6 23 1822 68 (0) 30 / 4 49

1807 73 (2) 14 / 2 44 1823 74 (2) 16 / 1 36

1808 64 (1) 20 / 3 36 1824 77 (2) 14 / 2 39

1809 70 (1) 1 / - 26? 1825 70 (0) 10 / 3 53

1810 62 (0) 17 / 1 33 1826  77 (0) 19 / 3 26

1811 74 (1) 12 / 3 43 1827 74 (2) 11 / 2 44

1812 72 (1) 19 / 4 159 1828 72 (0) 11 / 2 38

1813 89 (2) 12 / 1 29 1829 66/68 (0) 11 / 4 34/36

2. Molnár János stoláris szolgálatai Nagyzerinden
(AML, fond 2081, reg. 2. p. 29–86, 121–148, 165–167.; fond 2086, reg. 7, p. 2–79.; 

MÁRKI 1895, 207.; BÍRÓ 2025, 25–31.)

Papi működésének számos aspektusáról árulkodnak a vizitációs feljegyzések is. Őt és 
családját hivatalosan is elfogadta a közösség, hallgatósága rendszeresen részt vett a sák-
ramentumok fölvételében,142 személyét a vizitátorok szorgalmasnak ítélték143 (maga 
írta prédikációit is),144 egyes vizsgálandó elemek mégis felemásnak találtattak. A pré-
dikátort időben kifizette a gyülekezet, a rektornak azonban kocsit kellett bérelnie a 
neki járó természetbeni szolgáltatások behajtására, ami a látogatók szerint embertelen 
és felesleges gyakorlatnak minősült,145 megoldásképpen az elöljárókra bízták a tanítói 
bér beszedését. A lelkész ugyan kielégítően vezette a matrikulát, a királyi rendeletekkel 
és a kánoni szabályokkal is általában napirenden volt, utóbbiakat a vizitáció 1803-ban 
gyalázatos állapotban találta, ami megfeddést vont maga után,146 a megfelelő iratok 

142	 TtREL, I.29.h.1. 1799.V.8. 82.
143	 TtREL, I.29.h.1. 1800.XI.4. 50.
144	 �Ez egyáltalán nem volt magától értetődő jelenség, hiszen számos korabeli hitszónok a saját mun-

kájaként tüntette fel és adta elő a mások írásaiból átemelt részeket. Hegyi Ádám: „... hogy a maga 
munkája helyett a másét mondotta el...” A református gyülekezet plágiumvitája Hódmezővásár-
helyen a XVIII. század végén, FONS-Forráskutatás és Történeti Segédtudományok, XXI. évfolyam, 
2014/4, 35–63, 37–39.

145	 Hegyi: Összeírások és egyházlátogatások, 352.
146	 TtREL, I.29.h.1. 1803.XI.26. 189.



58

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

beszerzésére tett ígéretei pedig 1804-ig beteljesületlenül maradtak.147 Kezdetben szin-
tén elmarasztalásra adott okot, hogy a két nem diáksága nem volt elkülönítve,148 ezért 
1801-ben önálló leányiskolát hoztak létre, a preceptor lakhatásának körülményeiben 
azonban még számos kivetnivaló akadt.149 Az egyházi fenyíték gyakorlására gazdagon 
találunk példát, bár a látogatók elvétve ennek hiányáról is megbizonyosodhattak.150

Molnár legtöbb bonyodalma az exkurzusokból származott. 1802-ben hívei azzal a 
feltétellel marasztották, hogy többet lesz jelen a templomban.151 1803-ban a vizitátorok 
előtt egy kereszteletlenül elhunyt gyermek esete miatt kénytelen volt elismerni, hogy 
a múlt évben négyszer hagyta el eklézsiáját gazdasági okokból.152 Az 1804-es stólabot-
rány szintén Molnár hosszabb időt átfogó távollétére mutat, Czapfalvi János 1810-es 
panaszlevele pedig másfél hetes átányi kitérőt említ!153 A kor lelkészétől elvárták, hogy 
parókiáját huzamosabban ne hagyja el (különösen magánügyben), és az általa folyta-
tott gazdasági tevékenységet is nemkívánatosnak ítélte a közvélemény, mégsem volt 
egyedülálló az ideális református papi teendők halmazán kívül eső foglalkozás. Ezt 
erősíti meg Molnár szűkebb pártfogói környezete is: Ecsedy Gábor tanyát építtetett,154 
Dávidházi János már hódmezővásárhelyi tanári évei alatt is intenzíven foglalkozott 
termény- és állat-, majd könyvkereskedéssel,155 Kúthi Lajos szintén vásárokra járt – a 
gyulaiak panaszai szerint ez az ő esetében is a lelki gyakorlat rovására ment –, emellett 
italt mért és disznót tartott parókiáján.156 A mindemiatt egyházi és laikus körben elszen-
vedhető presztízsveszteség mértéke számos tényezőből kifolyólag nem volt azonos, mert 
míg Kúthi utóbbiak forrongása miatt került az egyházmegyei figyelem centrumába, és 
kényszerült végül távozásra, Molnárt inkább előbbiek bírálták, mégsem okoztak törést 
a pályáján (a traktuális gyűléseket nagyobb horderejű fegyelmi ügyek is terhelték).157 

147	 TtREL, I.29.h.1. 1804.X.30. 212.
148	 TtREL, I.29.h.1. 1799.V.8. 83.
149	 TtREL, I.29.h.1. 1804.X.30. 212.
150	 �1801-ben lesújtó képet alkottak a nagyzerindi férfiak erkölcseiről, Molnár utolsó évében pedig 

úgy látták, hogy az egyházfegyelem „nem a’ legjobb karba van”. Bíró: A nagyzerindi református 
egyházfegyelem, 81.; BML, fond 145, inv. 279, dos. 11/1830, f. 69.

151	 TtREL, I.29.h.1. 1802.XI.15. 168.
152	 �TtREL, I.29.h.1. 1803.XI.26. 189. Meglehet, hogy egy ilyen kimaradás miatt került sor két nagy-

zerindi kisded Bélzerinden történő szükségszerű („in Casum n[e]cessit”) megkeresztelésére 1803 
októberében. AML, fond 2089, reg. 1, f. 14. [Keresztelések] Ugyanezekben az években a közeli 
Tamásdán és Ágyán is akadt elvétve egy-két olyan gyermek, akinek szüleit nagyzerindi lakosként 
jegyezték be a keresztelési anyakönyvbe. BML, fond 32, inv. 87, reg. 1237, f. 13–14.; AML, fond 
2019, reg. 2, f.10.

153	 �TtREL, I.29.i.209. Czapfalvi János volt nagyzerindi rektor panaszlevele Gyarmati Ferenc békési 
espereshez. 1810.X.20. Mivel ez túl messze volt ahhoz, hogy ott érdemben gazdálkodhasson, felte-
hetően családi vagy egyéb személyes okokból ment oda.

154	 �Kósa László: A gyulai református egyház története, Gyula, Békés Megyei Levéltár, Gyulai Füzetek 7, 
1994, 85.

155	 Szász: Egy több évszázados református „ároni ház”, 9.
156	 Szász: A református lelkész és gyülekezete, 181.
157	 �Hegyi Ádám: „...azt kőzőnséges helyen fel olvasni éppen nem tanátsos…” Az olvasás és a vallásellenesség 

kapcsolatai a Békési Református Egyházmegyében 1781 és 1821 között, Debrecen, Tiszántúli Refor-



59

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Tanítóitól egyébként 1811-től elvárta, hogy jelentsék neki, ha „[h]ázaiktól távol lenni 
akarmennyi ideig is kívánnának”.158

Szintén figyelmet igényelnek a prédikátori erkölcsök. E téren hívei és (talán előbbiek 
információira alapozva) látogatói felhőtlen képet vetítenek Molnárról, míg más források 
ennek ellenkezőjére is utalnak. Czapfalvi János panaszlevele egy olyan egyházkerületi 
passzust idéz, amely tiltja a lakosoknak a rektorral iskolai munkája során folytatott ivásza-
tát és kicsapongását; mindezt – kissé körülményesen – a lelkész és a bíró személyével hozva 
összefüggésbe.159 A Molnár halála után a lelkipásztorokban válogató, és a helyi akarat elle-
nére kirendelt fővel elégedetlen elöljárói csoportnak Bor István esperes azt a megjegyzést 
tette, hogy „azt gondolyák kendtek hogy olyan papot kapnak mint a’ kit a’ Kortsmába 
fogadtak, ’s a’ kivel karikába űltek ínni”, holott a zerindiek szerint „az a’ Bóldog emléke-
zetű Tiszteletes Férjfiú példája vólt a’ Józanság-nak, és a’ Jó Erkőltsöknek”.160 Az ingázóhoz 
hasonlóan az italozó lelkész jelensége sem volt elszigeteltnek nevezhető,161 mivel azonban 
az erre utaló jeleket nem tartalmazó hivatalos nyilvántartások és a velük ellentétes esperesi 
kinyilatkoztatás(t a püspökségnek megemlítő elöljárói instancia) nyilvánvaló hitelességi 
viszályban van egymással, Molnár lappangó alkoholizmusának hipotézise a félreértés és 
rosszindulatú túlzás, illetve a prédikátorhoz lojális hívek általi takargatás, tudomásul nem 
vétel eseteinek skáláján bárhol elhelyezhető. Lelkészsége második felében már minden-
esetre nem találunk rá panaszt – tanítását, erkölcsét tetszőként tartották számon162 –, és 
az őt körülvevő tanítókkal is egyre kevésbé merültek fel problémák, ily módon a Szalontai 
Egyházmegye egy dicséretes működésű lelkiatyaként ismerhette.163

Szent beszédeiből ugyan közvetlenül egyet sem ismerünk (a traktus csak 1805-ben 
írta elő az új lelkipásztorok igehirdetési szövegeinek esperes számára való megküldé-
sét),164 sokat meríthetünk Zágonyi István rektor ágendás kötetéből,165 kinek lelkészhe-
lyettesítő munkája már szóba került. A könyvben a kor néhány homiletikai normája 
tükröződik166 a különféle halotti (közönséges, szerencsétlenség, gyermekszülés, öreg-
kor) és keresztelési (közönséges, idétlen) formulák megjelenésében, de esketésre, illetve 
templomi és házi úrvacsora-szolgálatra írt szöveget is tartalmaz. Mivel csak egy 1827. 
július 2-i dátum szerepel benne, nem állapítható meg bizonyosan az egyes szertartás-
szövegek lejegyzésének időpontja,167 viszont nem kizárt, hogy a szerző későbbi káplán-

mátus Egyházkerületi Gyűjtemények, 2018, 118–119, 123, 149.
158	 NRE, b.1. 1811.XII.17.
159	 �TtREL, I.29.i.209. Czapfalvi János volt nagyzerindi rektor panaszlevele Gyarmati Ferenc békési 

espereshez. 1810.X.20.
160	 TtREL, I.1.b.85. 1920. 3.
161	 Hegyi: „...azt kőzőnséges helyen fel olvasni…”, 116–176.
162	 TtREL, I.29.h.1. 1816.XII.2. 276.; 1818.IX.14. 321.; 1819.X.27. 339.
163	 TTREL, I.1.s.22. 55, 65, 69.
164	 TtREL, I.29.a.2. 1805.II. 188.
165	 �Kéziratos istentiszteleti rendtartás, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/544/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.
166	 �Szetey Szabolcs: A textuáriumok jelentősége magyar protestáns homiletikatörténeti szempont-

ból, in Szávay László (szerk.): „Vidimus enim stellam eius…”, Budapest, L’Harmattan Kiadó, 2011, 
460–472.

167	 Kéziratos istentiszteleti rendtartás, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/544/ 

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/544/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/544/


60

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

ságai során is hasznát tudta venni. Minthogy Zágonyi korábban is számos gyülekezet 
tanítójaként szolgált,168 feltehető, hogy eredetileg nem készült papnak, és csak Molnár 
egészségi állapota miatt volt kénytelen vállalni a lelkészi feladatokat. Ebből kifolyólag 
számolni kell azzal, hogy a rektor kézikönyvét a prédikátor hatása alatt írta, vagyis az 
egyes liturgiák lebonyolításának tartalmi-technikai mikéntjét részben vagy egészen 
Molnártól sajátította el.

Építőmunka, szeretetszolgálat és gazdálkodás

Egy gyülekezet anyagi helyzetét, esetleges gyarapodását jól jelzi annak kölcsönzési gya-
korlata. Az 1801-es számadáskor a nagyzerindi egyház bevételei egyharmadát többek 
között az előző gondnok és négy egyházfi (egyikük még Szilágyi Mihály idején volt 
hivatalban) restanciái tették ki.169 1813-ra a kintlévőség aránya már meghaladta a teljes 
summa felét, a legtöbb hitelt Osváth György és id. Adorján Ferenc helyi tisztviselő, 
illetve Egyed Gábor szolgabíró (500 rajnai Ft-os tartozása messze túllépte az 1801-es 
összértéket) vette fel, de Molnár is folyamodott ilyen lépéshez.170 Az egyházközség épí-
tőanyaga alkalmanként szintén kölcsön tárgyát képezte.171

Működése alatt humanitárius jellegű presbiteri rendelkezések is születtek. Támogatták 
az erdőhegyi (1811)172 és a pesti templomépítést (1818),173 25 rajnai Ft-tal járultak a Deb-
receni Kollégium akadémiai tagozatának építési költségeihez („ha épitni látják akkor tőbbre 
is igérik magokat”, 1810),174 az ott „szükölködő Deák Iffjaknak” pénzt és búzát gyűjtöttek 
(1800,175 1802,176 1811,177 1815),178 a Pápai Kollégiumot traktuális szinten messze kima-

168	 �A Szentesi Refor. Ekklésia Históriájának folytatása 1801dik Esztendőtöl fogva 1825ig mellybenn 
ennek Állapotja, nevezetesebb Tagjainak Életek, emlékezetet érdemlő Dolgai, Változásai, 
összeszedetve előadódnak. Prédikátor Kis Bálint által, II. kötet.URL: https://www.szentesinfo.hu/
cd/ekklezsia/oldal2/ekl2.htm Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; BML, fond 32, inv. 87, reg. 57, f. 9.

169	 �BML, fond 145, inv. 279, dos. 1/1773–1807, f. 148.; Nagyzeréndi kurátorok és egyházfik névsora, 
URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/531/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.

170	 �BML, fond 145, inv. 279, dos. 2/1807–1821, f. 78. A lelkész „bankári” működése a református 
egyház általános jelensége volt. Tóth Levente: László Gergely (1798–1882). Vázlat egy 19. századi 
székelyföldi lelkész hétköznapjairól, in Kolumbán Vilmos József (szerk.): A „recepta religiók” év-
századai Erdélyben, Egyháztörténeti tanulmányok, Kolozsvár, Protestáns Teológiai Intézet, Erdélyi 
Református Egyháztörténeti Füzetek 25, 2019, 229–246, 237.

171	 �Elfordult, hogy valaki „hir nélkűl” hordott el a templomépítésre szánt téglából, pl. Ács Mihály a 
következő év tavaszáig tartozott visszaadni az elvitt mennyiséget. NRE, b.1. 1806.XI.17.

172	 NRE, b.1. 1811.XII.21.
173	 TtREL, I.29.m.4. Nagyzerind adománya a pesti református templom építésére. 1818.III.11.
174	 NRE, b.1. 1810.VII.5.
175	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 1/1773-1807, f. 147.
176	 �Egyháztagok névsora Gyulaváriban, Erdőhegyen és Nagyzerénden, URL: http://bekref.bibl.u-sze-

ged.hu/577/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.
177	 NRE, b.1. 1811.XII.21.
178	 �Árulkodó lehet, hogy ekkor folyamodtak új, kifejezetten énekelni tudó iskolamesterért is. NRE, 

b.1. 1815.I.30.

https://www.szentesinfo.hu/cd/ekklezsia/oldal2/ekl2.htm
https://www.szentesinfo.hu/cd/ekklezsia/oldal2/ekl2.htm
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/531/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/577/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/577/


61

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

gasló adománnyal gazdagították (1822),179 de Molnár egykori iskolája (1818),180 továbbá 
a váci siketnéma-intézet is részesült a jótéteményekből (1823).181 A közösség lelkésze iránti 
szimpátiáját tükrözheti,182 hogy az esperesség lelkészözvegyekre és árvákra vonatkozó kas�-
száját évente átlagosan 11 rajnai Ft-tal gyarapította, mellyel többnyire a nagyszalontai élme-
zőny felé tendált, legszerencsésebb esetben negyedikként szerepelt a jóval kedvezőbb anyagi 
potenciállal rendelkező Szalonta, Sarkad és Körösnagyharsány után (1824), a vármegyében 
általában Kispereg, ritkábban Erdőhegy és Ágya előzte meg. Az egyes református eklézsi-
ákat segítő recurrensi kasszát illetően Zerind aránylag még nagyvonalúbbnak mutatko-
zott: 1823-ban Szalonta és Sarkad, 1829-ben Szalonta és Komádi mögött a harmadik 
helyre kapaszkodott fel, vármegyéjében általában a legadakozóbb gyülekezetnek bizonyult 
(3. ábra).183 Az eklézsia szegényeit a közös kasszából segítette,184 akár bakancsot is készítve 
nekik.185 Mindemellett figyelemre méltó, hogy az idegen búzavásárlókkal szemben kedve-
zőtlenebb árakat támasztott vagy elzárkózott tőlük,186 tiltotta az „alamisnára méltó vóltokat” 
bizonyítani nem tudó koldusok javára történő adományozást,187 1826-tól pedig az eklézsiai 
szárazmalom jövedelméből sem lehetett hitelezni.188

Év
Karitatív kassza Recurrens kassza

Év
Karitatív kassza Recurrens kassza

Összeg Rang-
sor Összeg Rang-

sor Összeg Rang-
sor Összeg Rang-

sor

1822 14rf/54k 8. - utolsó 1826 10rf/49k 11. 1rf/18k 13.

1823 11rf/5k 5. 4rf/49k 3. 1827 14rf/57k 5. 1rf/37k 12.

1824 17rf/58k 4. 2rf/48k 5. 1828 9rf/15k 14. 2rf/53k 5.

1825 11rf/39k 9. 1rf/51k 6. 1829 10rf/36k 8. 3rf/10k 3.

3. A nagyzerindi egyházközség adományai a Nagyszalontai Egyházmegyéhez 
tartozás időszakában 1822–1829 

(BML, fond 145, inv. 279, dos. 3/1822, f. 127.; TtREL, I.1.s.22. 3–51.) 

179	 17 Ft 58 krajcár. BML, fond 145, inv. 279, dos. 3/1822, f. 127.
180	 �Beszédes, hogy a Patakra szánt egyházmegyei pénz majdnem egyötöde (30 Ft 11 krajcár) Zerindről 

folyt be, többet csak Szentes adott, habár négy nagyobb város nem is szerepel a listán. TtREL, 
I.29.m.4. A’ Békési Egyházi vídékbeli Ekklésiák, a’ S[áros] Pataki Ref[ormátus] Collégium számára, 
ily rendel adakoztak. 1818.VII.20.

181	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 3/1823, f. 78.
182	 �Hasonló következtetésekre jutott az ágensi kassza kimutatásait a Tiszáninneni Egyházkerületben 

vizsgáló Ugrai János is. Ugrai János: Egy lelkész ballépése járvány idején. Gaál István esete és a 
levonható egyházi társadalomtörténeti tanulságok, in Bárth (szerk.): Papok a 18–20. századi loká-
lis közösségekben, 96–109, 102–106.

183	 �Az összegek rajnai Ft-ban és krajcárban kifejezve. A * a vármegyei elsőséget jelöli. A traktusnak 
ekkor 37–40 gyülekezete volt.

184	 Hegyi: Összeírások, 371.
185	 NRE, b.1. 1815.XI.15.
186	 NRE, b.1. 1812.II.10.
187	 NRE, b.1. 1815.XI.15.
188	 NRE, b.2. 1826.XI. 27. 2.



62

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

A faluban több intézmény is fejlődésen, változáson ment keresztül. Miután az 1799-
es egyházlátogatás a parókiát és az iskolát elégtelen állapotúnak ítélte meg,189 majd 1800-
ban részletesen is kitért hiányosságaikra,190 1802-ben presbitériumi határozat született a 
paplak felújításáról,191 de ez hosszú távon nem bizonyult elégségesnek, mert 1807-ben 
már alapkőletételt és oly meghagyást említ a protokollum, hogy az építkezés „egy átallyá-
ban végeig munkába légyen”.192 1803-ban két nagyobb harangot öntöttek,193 és rövidesen 
sor került a templom felújítására194 (keleti kitoldás, kőből újraépített folyosók) is, melyre a 
hívek 1815–1823 között összesen 788 Ft 24 krajcárt adományoztak, az egyházmegyéből 
108 Ft 41 krajcár érkezett be.195 A folyami malmok királyi rendeletből fakadó 1816. évi 
felszámolása miatt kieső hozam pótlására a zerindi egyház szárazmalmot épített, amely 
1826-ra készült el, ekkor az ágybért is ünnepélyesen le-szállították.196 Molnárhoz fűződik 
továbbá egy új temető felszentelése is: I. Gábor nevű fiát 1813. július 19-én utolsóként 
helyezte örök nyugalomra az „ócska” temetőben, míg a soron következő elhunyttól már 
új sírkertben búcsúzhattak szerettei.197 A különböző építkezések és avatások mellett az 
eklézsia több klenódiummal (1805: arannyal varrott fehér keszkenő; 1824: lapos cíntál) 
is gazdagodott, jóllehet az arannyal futtatott veres réztalpas pohár (1799) elkészíttetését 
egy régebbi ezüstaljú (1719) eladása fedezte.198

Tevékenysége mellett Molnár nem mulasztotta el szemmel tartani saját anyagi 
érdekeit sem. Jövedelmét199 és az ágybért igyekezett a mindenkori gazdasági helyzethez 
igazítani,200 a neki járó szolgáltatások (pl. búza, só, fa, faggyú) teljesítését presbitériumi 
határozatok biztosították,201 részletes leltárt vezetett az egyházközség javairól,202 követ-
kezetesen figyelemmel kísérte és – olykor a regionális vásárok közeledésére tekintettel 
– behajtotta az egyház letétbe és hitelbe adott pénzét,203 számonkérte az egyházfikat,204 
gondnokokat és malombírákat, az eklézsiát valamilyen módon megkárosító szemé-

189	 TtREL, I.29.h.1. 1799.V.8. 82.
190	 Hegyi: Összeírások, 352.
191	 NRE, b.1. 1802.XI.5.
192	 NRE, b.1. 1807.IV.20. Még abban az évben elkészült. BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 169.
193	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 167.
194	 �NRE, b.1. 1810.VIII.5, 1814.III.12, 1815.V.15. A templomfedél megjavítása az „elrontott” vízi-

malom okozta nagy veszteség miatt a traktus pénzbeli segítségével valósult meg. TtREL, I.29.i.209. 
A N[agy]Zerendi Ekklésia kérése a Templomjok reparatiójára nézve. 1819.II.22.; I.29.a.2. 1819.II. 
346–347.

195	 Az építésről bővebben: BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 168.
196	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 163.
197	 AML, fond 2086, reg. 7, p. 24–25. 
198	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 168–169.
199	 NRE, b.1. 1812.II.10.
200	 NRE, b.1. 1817.V.27.
201	 NRE, b.1. 1802.XI.5, 1819.XI.26.
202	 �Bár a belső személyek javadalmazásának körülményeiről más források is számot adnak, a gyülekezet 

kincset érő tárgyi emlékeinek ismeretét ennek az összeírásnak köszönhetjük. AML, fond 2081, reg. 
2, p. 5–6.

203	 NRE, b.1. 1815.XI.15. Ez arra utalhat, hogy lelkészkomáihoz hasonlóan ő is piacolt.
204	 NRE, b.1. 1817.XI.10–11.



63

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

lyeket pedig a veszteség kiegyenlítésére kötelezte.205 Mindezek kellő előrelátást, bizo-
nyos ökonómiai hozzáértést feltételeznek a pap, de legalábbis az egyházközség vezetése 
részéről. A stóladíj követelése Szilágyi Mihálytól presztízsszempontból is fontos lehetett 
számára, mivel nem hagyhatta, hogy gyülekezetét idegen prédikátor lássa el. Amikor 
pedig az elöljárók a lelkészi konvenció csökkentését kérték az 1814. évi rossz termés 
miatt, az egyházmegyei közgyűlés jóindulatára is számíthatott, mert az a folyamod-
ványt mint kánonba ütközőt elutasította.206

1817-ből érdekes gazdasági-néprajzi jelentőségű esetnek lehetünk tanúi. A köznép a 
külső elöljárókon keresztül abbéli sérelmével fordult az egyháztanácshoz, hogy az eklézsia 
malmában termelt búzából már nem különítenek el kenyeret úrvacsorára, holott a testü-
let 1777-es felajánlása előírja azt. Molnár János nagyzerindi szolgálatának olyan pillanata 
ez, amely a presbitérium kényszerűen új, fájlalt gyakorlata magát a pásztort is szembe-
állítja az elődök, a közösség hagyományával. Ezt felismerve a végzés a fentiek szellemé-
ben, de a belső személyeket is mentve fogalmaz: „Ámbátor a’ vizi malom el romlott, az 
uralkodó szükség és drágaság is nyomja a’ Hellységet, de mivel az régi Atyáink felajánlása 
Isten ditsősségére vólt rendelve azt a’ fiak ne huzzák el: tehát ezen régi törvényes és szent 
szokást ezután is meg kelletik a’ maga erejében és szokásában szentül tartani, úgy hogy 
az ellen többé senki semmi ki fogást venni ne is igyekezzen, annyival is inkább, hogy a’ 
Belső személyeknek ki adatni szokott communióbeli kenyerek nem ajándékba, hanem 
az Ekklesiába meg fordúlni szokott vendegék számára való aján-lások”.207

Egyházmegyei küldötti tevékenység (1812–1829)

Egy deputátusi feladattal történő kirendelés az érintett személy bizonyos fokú meg-
bízhatóságát feltételezi, ami a békési traktus vezetői részéről idővel Molnár irányába 
is kialakult. Első ízben 1812-ben vett részt Dávidházi János assessor oldalán a fekete- 
gyarmati egyházközség megkárosításával vádolt Hégely János bíró és gondnok ügyének 
kivizsgálásában,208 ami a különbség 1815-ös kiigazításáig folyamatosan napirenden 
volt.209 1815-ben a vadászi (Szilágyi Mihály nevetséges istentiszteletei, felesége szegé-
nyek iránti szívtelensége, éjjeli mulatság a parókián),210 1817-ben a gyoroki (Komáromi 
József részegessége és tartozásai),211 1819-ben a bélzerindi (Szilva Gergelyné botrányos 

205	 �A mácsai és kurticsi erdőből szállíttatott fa egy részét néhány gazda beszolgáltatás helyett eltüzelte. 
NRE, b.1. 1819.III.10. A presbitérium karácsonyig adott haladékot a fatartozások rendezésére: „a’ 
ki bé nem szállitja a’ terminusra, és a’ belső személlyek pénzen kéntelenittetnek fát venni, a’ restans 
Lakos annyiba fog exeqtaltattni, a’ mennyibe a’ fát vásárolni fogják”. NRE, b.1. 1819.XI.26.

206	 TtREL, I.29.a.2. 1815. 280–281.
207	 NRE, b.1. 1817.XI.10–11.
208	 TtREL, I.29.a.2. 1812.II. 73–74.
209	 TtREL, I.29.a.2. 1813.III. 253.; 1814.III. 261.; 1815. 275.
210	 TtREL, I.29.i.209. Vadászi érvek Szilágyi Mihály lelkész elbocsátása mellett. 1815.II.26.
211	 �TtREL, I.29.i.209. Gyoroki panaszok Komáromi József paphoz méltatlan viselkedéséről. D.n.; 

Jelentés a gyoroki lelkészügy kompromisszumos megoldásáról. 1817.V.11.



64

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

élete)212 és 1820-ban a pankotai eklézsia lelkész elleni panaszait (Bakos Mihály hiva-
tásbeli hibái) mentek kinyomozni.213 1821-ben Szilágyi József dobozi lelkész-ülnökkel 
kísérelte meg a békésszentandrásiak jóindulatába ajánlani az egyházi életbe visszatérni 
óhajtó Tar Jánost, akit a gyülekezet végül nem fogadott el.214 Ugyanebben az évben 
a borossebesi, gyoroki és pankotai egyházak látogatását ejtette meg Dávidházival.215 
1818-ban szomszéd lelkészként az ágyai és a gyarmati tanítók működését ellenőrizte.216

Míg addigi kollégái közül Dávidházi kijelölt, Kúthi Lajos választott tanácsbíróként 
már 1822-ben folytatta felsőbb szintű munkáját, Molnár a Nagyszalontai Egyházmegye 
létrejöttekor sem került az assessorok közé,217 noha még áprilisban versenybe szállt a Kiss 
György szalontai pap halálával megüresedett traktuális jegyzői hivatalért, de csak 4 szava-
zatot kapott a körösnagyharsányi Tarczali Györggyel (17) szemben.218 Újabb, Kúthival 
történő megyejárására legkésőbb 1824-ben került sor Tamásdán, ahol azzal a feltétellel 
sikerült Szentendrey Mihály marasztásában megállapodni a gyülekezettel, hogy a lelkész-
házaspár nem becsteleníti többé a híveket, melyre igen hamar sor került.219 1829-ben 
részt vettek a gyoroki eklézsiát felkavaró újabb ellentétek rendezésében, amit történetesen 
Czapfalvi János lelkész felmondása idézett elő, kinek helyére Szentendrey pályázott.220

Mivel Molnár sosem volt tanácsbíró, a beszámolókat is csak „másik küldöttként”, társai 
neve alatt írta alá, noha olykor ő is vetette papírra azokat. Ez arra enged következtetni, hogy 

212	 �TtREL, I.29.i.209. Jelentés a bélzerindi lelkészné magános megdorgálásáról. 1819.III.19. Szász 
Lajos téved, amikor a fenti ügy apropóját, az egyházmegye elé terjesztett gyülekezeti panaszt a 
nagyzerindi egyházközségnek (ezáltal a botrányos életvitelt az ő lelkészének) tulajdonítja, ugyanis 
az a bélzerindiek előterjesztése és a Szilva házaspár van megnevezve benne, míg Molnár neve ki-
küldöttként fordul elő. Szász: Egy több évszázados református „ároni ház”, 187.; TtREL, I.29.a.2. 
1819.II. 344–345.

213	 TtREL, I.29.a.2. 1820.III. 366.
214	 TtREL, I.29.a.2. 1821.III. 383.
215	 �Ők hívták fel a traktus figyelmét arra, hogy Sebesen tíz éve nem járt vizitáció, valamint fényt de-

rítettek a hivatalát jól viselő Kis János gyoroki rektor emberi hibáira. TtREL, I.29.a.2. 1821.III. 
390.; Hegyi: „...azt kőzőnséges helyen fel olvasni...”, 162.

216	 �TtREL, I.29.c.9. 1795.V.19. 430.; I.29.i.209. N[agy]Zerindről Tiszt[eletes] Molnár János Úrtól. 
1818.II.7.

217	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 3/1822, f. 1–2.
218	 �NRE, c.1. 126–127, 130. Meglepő lehet, hogy ugyancsak 4 voksot ért el Dikó Mihály gyantai 

lelkipásztor is, aki a bihari traktusban 1802-től viselt egyházi ülnökségét a Nagyszalontai Egyház-
megyében is folytatta, míg Tarczali csak 1820-ban lett assessor. BML, fond 143, inv. 276, reg. 591a, 
p. 65, 262.; fond 145, inv. 279, dos. 3/1822, f. 1. Mindez azt igazolja, hogy egy prédikátor tágabb 
környezete (az egyes kollégák és gyülekezetek) általi megbecsültsége és népszerűsége rendkívül vi-
szonylagos volt.

219	 �BML, fond 145, inv. 279, dos. 5/1824, f. 47.; dos. 6/1825, f. 16. Szentendrey kemény dorgálá-
sára az egyházmegye 1826-os nagyzerindi közgyűlésén került sor, amiért tamásdai haragosának 
törvénytelen ágyból született és a korábbi lelkész halála miatt a földesúr katolikus káplánjával 
megkereszteltetett unokáját nem volt hajlandó reformátusnak elismerni, és úgy terjesztette a gyulai 
plébános elé az ügyet, mintha a gyermeket katolikus apa nemzette volna. Ebből kifolyólag a plébá-
nos el akarta azt venni a családjától, és pápista neveltetésben részesíteni. BML, fond 145, inv. 279, 
dos. 6/1825, f. 91–92.

220	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 10/1829, f. 62–65.



65

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

a közös utak során nem volt egyenrangú keresztkomáival, amennyiben pedig alárendelő-
dött volna nekik, komoly konfliktus – figyelembe véve a Dávidházi család különböző ese-
ményein ez idő tájt betöltött szerepét és Kúthi komaságra utaló szavait – aligha volt köztük.

Gyülekezetváltási kísérletei

Bár kétségkívül hosszú ideig szolgált egyhelyben, Molnár korántsem vetette el a más gyü-
lekezetbe távozás lehetőségét. 1808-ban a traktus Dávidházi Jánossal és Kúthi Lajossal 
egyetemben őt is javasolta a Vésztőn megüresedő lelkészi állásra. A helyiek által előbb 
meghallgatni kívánt hódmezővásárhelyi Nagy Sámuelt nem számítva Molnár tűnt leg- 
esélyesebbnek a jelöltek közül221 – amiben annak is lehetett szerepe, hogy az egyházme-
gyei gyűlés azon évben Zerinden ült össze222 –, mégsem kellett a helyére szánt Tar János 
debeljácsai prédikátornak a Fekete-Körös partjára jönni,223 mert a hívek az időközi lelki-
pásztor, Szondy Lajos mellett törtek lándzsát.224 1817-ben szerény és óvatos hangnemű 
levélben (megemlítve, hogy a legutóbbi gyűlésen nem kívánt ezzel ellenségeskedést szí-
tani) 19 éves erdőháti szolgálatára és Kúthi tarthatatlan gyulai helyzetére tekintettel a 
maga odahelyezését kérte Juhász István esperestől, de nem írt panaszra okot adó körül-
ményről aktuális állapotával kapcsolatban.225 A válasz nem ismert, mindenesetre Molnár 
megmaradt zerindi szószékén, Kúthi pedig helyet cserélt a Feketegyarmaton szolgáló 
Ecsedy Gáborral.226 1818-ban ismét lehetőség adódott a más eklézsiába távozásra, amikor 
Gyoma kereste új prédikátorát. A traktus által felajánlott három lelkész közül Molnár állt 
a második helyen,227 mégis az őt követő Dávidházi Sámuelre esett a választás.228 A Sza-
lontai Egyházmegyében már nem tudunk példát elmozdulási kísérletére.

Halála és utódlása

Molnár János élete vége felé sokat betegeskedett, emiatt nem ritkán helyettesítésre 
szorult.229 1829. december 18-án hunyt el „rothasztó hidegben”, feltehetően Nagy-
zerinden. Tanító prédikációval búcsúztatták, s bár az őt temető lelkész(ek) személye 

221	 TtREL, I.29.a.2. 1808.II. 221–222.
222	 �TtREL, I.29.a.2. 1808.II. 217. Barta József az 1790. évi közgyűlés házigazdájaként sikeresen cse-

rélte el Zerindet Gyulavárira. TtREL, I.29.a.2. 1790.II.11. 44.
223	 TtREL, I.29.a.2. 1808.II. 221–222.
224	 �TtREL, I.29.i.203. A’ Vésztői Ekkl[ézsi]a a’ maga Interim[ális] predikátorát T[iszteletes] Szondi 

Lajos Urat kéri rendesnek meghagyatni. 1807.XII.27.
225	 �TtREL, I.29.i.209. N[agy]Zeréndi Pred[iká]tor T[iszteletes] Molnár János Úr, azon esetre, ha T[isz-

teletes] Kúti Lajos Úr Gyulánn nem maradhatna, a’ helyébe való rendeltetését kéri. 1817.III.19.
226	 TtREL, I.29.a.2. 1817. 309.
227	 TtREL, I.29.a.2. 1818.III. 321–322.
228	 �Harsányi Pál: A gyomai református egyház története, Mezőtúr, Török Ignác Könyvnyomdai Műin-

tézete, 1914, 18.
229	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 11/1830, f. 33.



66

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

nem került feljegyzésre,230 a „megye részeiből öszvegyült T[udós] Papságon”231 belül 
a vadászi id. Benéts Dániel és bizonyára az özvegy és az árvák „néminemű segedelmét” 
magára vállaló Kúthi Lajos is elkísérte utolsó földi útjára. Bor István esperes önhibáján 
kívül távol maradt, hiszen az elöljárók – késedelmüket „különféle terhes foglalatossága-
ikkal” és Benéts tudósításra vonatkozó ígéretével indokolva – csak három héttel később, 
1830. január 9-én jelentették neki a halálhírt, új papjuknak pedig Zágonyi Istvánt 
szerették volna megnyerni.232 Bor kerülni akarta a kánonnal való ütközést, ugyanis az 
egyházmegyében más „alkalmatos Individuumok” is akadtak a hivatal betöltésére, ezért 
Kúthit, Mile László biharugrai, Soltész János árpádi, Szondy Lajos kisperegi és Veress 
Ferenc sarkadi lelkipásztort ajánlotta az egyházközségnek,233 ám a zerindiek a legációból 
ismert234 ifj. Benéts Dániel zsadányi káplánt kívánták „magoknak adattatni”. Válogatá-
suk rosszul sült el, mert a március 10–11-i közgyűlés általuk büntetésként értelmezett 
módon az ugrai lelkészt rendelte közéjük, „minthogy a’ Tractustól adatott Jussal nem 
éltek”.235 Sérelmüket 13-án az esperesnek,236 17-én pedig már a püspökségi konzisztó-
riumnak igyekeztek levélben tolmácsolni, melyek tartalmukban (a jelölt kilétéhez való 
ragaszkodás kapcsán) is eltértek egymástól. Bortól az ifjabb Benéts vagy legalább egy új, 
fiatal pap kirendelését kérték, ezzel szemben az egyházkerület irányában kijelentették, 
hogy csak Benéts személyében hajlandók megállapodni, és bár Mile ellen semmilyen 
vádat nem kívánnak felhozni, „eránta különbféle hellyekről nyert értesítésük miatt 
közönségesen idegenkednek”.237 Meglepő fordulatként a Debrecenbe küldött követek 
mégis „készséggel ajánlották” magukat a fájlalt prédikátor megtartására,238 Benéts pedig 
csak 1832-ben nyert rendes lelkészi stációt Tenkén.239

230	 �AML, fond 2086, reg. 7, p. 78–79. Viszonyításképpen Dávidházi János temetését a feketegyarmati 
és a nagyzerindi prédikátor végezte (1831). AML, fond 2020, reg. 3, f. 20. Ennek egyrészről prak-
tikai okai lehettek, hiszen Erdőhegyet leszámítva e két református egyházközség fekszik legközelebb 
Ágyához. Kúthi Lajost Balogh Péter esperes jelenlétében búcsúztatta a személyek és létszám szerint 
meg nem határozott lelkészi kar (1848). AML, fond 2044, reg. 3, f. 8.

231	 �A lap világi jellegéből kifolyólag megye alatt vármegyét érthet a cikkíró. N.n.: Hazai ’s Külföldi 
Tudósítások, Nemzeti Ujság, 1830. január 23., 49–56, 50.

232	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 11/1830, f. 33.
233	 TtREL, I.1.b.81. 1850. 1.
234	 TtREL, II.11.h.2.
235	 TtREL, I.1.b.81. 1850. 3.
236	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 11/1830, f. 14.
237	 TtREL, I.1.b.81. 1850. 4.
238	 TtREL, I.1.b.81. 1847. 3.
239	 �Anyakönyvek, 1757–1895 / Református Egyház, Zsadány (Bihar) – Kereszteltek, házasultak 

1757–1895 Halottak 1757–1838, 1853–1895, 193, URL: https://www.familysearch.org/ar-
k:/61903/3:1:9392-MP9Z-64?i=143&cat=175060 Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; BML, fond 32, 
inv. 1505, reg. 702, f. 34.

https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:9392-MP9Z-64?i=143&cat=175060
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:9392-MP9Z-64?i=143&cat=175060


67

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Utóhang

Molnár János nagyzerindi szolgálata nem volt mentes a világi nehézségektől. 1815-ben 
De Ligne herceg ezredének katonái dúlták fel a falu békéjét:240 egyes kompániák nem 
voltak haj-landók fizetni a teleltetésért, emellett „a Lakosokot is keményen megverték”.  
A vármegye közgyűlése a Helytartótanácshoz fordult a károsult népesség kiengesztelése 
és a rendetlenkedő gyalogosok megbüntetése végett,241 az eset végződése azonban nem 
ismert.

A Körösökön fekvő malomgátak korábban is sok panasz melegágyát jelentették. 
1801-ben a vármegye tisztviselői jónak látták a király elé terjeszteni a nagyzerindi és a 
feketegyarmati malmok ügyét,242 1811-ben a zerindi gátak miatt megkárosult Békés 
vármegyei lakosok pedig már a lebontásukat kérték a közgyűléstől.243 A panaszosok 
könyörgéseinek a község 1816-tól látta kárát, amikor a folyamtisztítási munkálatok 
keretében felszedték a fekete-körösi gátakat.244 A vízimalom „lerontása”, az addigi leg-
főbb bevételforrást jelentő szombati vám eltűnése komoly gazdasági átállásra kényszerí-
tette a zerindi egyházat, ami kezdetben a gyülekezetet és belső személyeit is érzékenyen 
érintette:245 a fizetésképtelen lakosok árestomra kényszerültek, a papnak az árfolyam-
hoz kellett igazítania a követeléseit, e két tényező együtthatásának pedig olykor a tanító 
itta meg a levét, akinek a kielégítése folyamatosan akadozott,246 és 1813-tól már földet 
sem tudtak biztosítani számára.247 A parochiális jövedelem az 1820-as évek elején 
ugyan papbérmaradékra és perselypénzre korlátozódott,248 később már kaszálók szé-
natermeléséből és szárazmalomvámból is származott, de időnként az adakozó szellem 
is előkelő helyet kölcsönzött Zerindnek a traktus gyülekezeteinek listáján.249

Lelkészségére esett a falu birtokosváltozása is, melyet József főherceg-nádor vett 
meg az Udvari Kamarától 1817-ben, ám a részletfizetés évekig elhúzódott,250 beik-
tatására is csak Molnár halála után, 1836-ban került sor.251 Ez új korszakot indított 

240	 AML, fond 15, inv. 226, reg. 54/1815, f. 97.
241	 AML, fond 15, inv. 226, reg. 54/1815, f. 147.
242	 AML, fond 15, inv. 226, reg. 41/1801, f. 278–279.
243	 AML, fond 15, inv. 226, reg. 50/1811, f. 31.
244	 �AML, fond 15, inv. 226, reg. 55/1816, f. 356–357. Az ellehetetlenített malmok gazdái általában 

nem tudtak kárpótlási igényüknek érvényt szerezni a vármegye előtt. AML, fond 15, inv. 226, reg. 
68/1827, f. 202.

245	 �TtREL, I.29.i.209. N[agy]Zerendi Ekklésia kérése, a Templomjok reparatiójára nézve. 1819.II.22.; 
TtREL, I.29.a.2. 1808.II. 223–224.

246	 �Pl. Bíró Jánosnak 12 év alatt csak négy ősszel biztosított búzavetést a közösség, emiatt állatain is 
kénytelen volt túladni. TtREL, I.29.a.2. 1817. 311. 

247	 �TtREL, I.29.i.209. A’ N[agy]Zerendi. Ekkl[ézsi]a többé nem akar – mint eddig – földet váltani 
Rektorának a’ nagyon megterhelt arendás pusztánn. 1813.III.2.

248	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 4/1823, f. 178.
249	 TtREL, I.1.s.22. 18–111.
250	 Gaál: Aradvármegye, 114.
251	 �Királyi Könyvek, 66.389. 388–390, URL: https://archives.hungaricana.hu/hu/libriregii/view/hu_

mnl_ol_a057_66_0389/?image=0&pg=166&bbox=-329%2C-2024%2C3337%2C24 Utolsó 
letöltés: 2025. 10. 10.

https://archives.hungaricana.hu/hu/libriregii/view/hu_mnl_ol_a057_66_0389/?image=0&pg=166&bbox=-329%2C-2024%2C3337%2C24
https://archives.hungaricana.hu/hu/libriregii/view/hu_mnl_ol_a057_66_0389/?image=0&pg=166&bbox=-329%2C-2024%2C3337%2C24


68

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

el a település gazdasági életében: számtartószékhelyi pozíciójának elvesztése részben 
visszavetette fejlődését, a közlegelők megosztásával és az irtási lehetőségek megcsap-
panásával a jobbágyok helyzete rosszabbra fordult.252 Ehhez képest a békési traktus-
ban középszerűnek253 mondható egyházközséget az 1840-es évek nagyszalontai espe-
rességében már elsőosztályúként tartották számon254 – kérdés, hogy ebben Molnár 
korábbi aktivitása milyen szerepet játszott.

Molnár János a maga rendes papsága egészének számító 31 év egyhelyben töltésével 
(ezalatt két egyházmegye hat esperesének kiszolgálásával)255 kora és környezete reformá-
tus prédikátorai között dicséretesnek mondható, de korántsem páratlan példa, hiszen 
nyolc egyházmegyei kortársa ennél is hosszabb ideig szolgálta élete egyetlen eklézsiáját.256 
Megjegyzendő, hogy egy lelkipásztor megmaradásának számos oka lehetett a kifejezett 
megbecsüléstől a jobb helyre távozás képtelenségéig. Egyes közösségek jó anyagi helyze-
tükből adódóan általában hosszú ideig tartották papjaikat,257 a szűkös adottságú, veszé-
lyeztetett önállóságú vagy belső konfliktustól terhes parókiákon pedig tíz egybefüggő 
év is ritkaságszámba ment.258 Mindazonáltal Molnár szolgálati idejében messze túlszár-
nyalta Zerind korábbi lelkészeit,259 aminek két fő oka lehet. Czapfalvi János despoták 
alóli felszabadításért esdeklő levelétől eltekintve nincs tudomásunk olyan körülményről, 
ami a prédikátort lentről vagy fentről távozásra ösztönözte volna, azaz hívei és felettesei 
sem kísérelték meg a kimozdítását. A néhány hallgatójával elszigetelten jelentkező össze-
ütközéseket talán egyházfegyelmi jellegük miatt is könnyebben kezelhette, mint elődje 
és utódja az ellenük irányuló, döntően hangulatvezérelte és erős társadalmi bázison ala-

252	 �Kovách Géza: Mozaikok Arad megye településeinek történetéből, in Héjja Julianna Erika – Er-
dész Ádám (szerk.): Művelődés- és helytörténeti források, Arad, Szabadságszobor Egyesület, 2017, 
61–136, 133.

253	 TtREL, I.1.s.14. 23–39.
254	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 27/1846, f. 61.
255	 Kis: A Békés-bánáti református egyházmegye története, 98–103, 163.
256	 �Időrendben: Molnár János – Mezőberény (1769–1808); Kúthi Ádám – Öcsöd (1775–1808); Dob-

sa Ferenc – Békésszentandrás (1775–1821); Kiss Bálint – Szentes (1799–1853); Dávidházi Sámuel 
– Gyoma (1818–1862); Glöckner Jakab – Liebling (1818–1864); Szabó Mihály – Köröstarcsa 
(1820–1862); Mészáros Sándor András – Ágya (1828–1860). Mezőberényi református lelkészek 
névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/525; Az öcsödi református egyház története, URL:

		�  http://bekref.bibl.u-szeged.hu/541/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; Békésszentandrási egyházközség 
története, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/456/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; Labádi Lajos: Kiss 
Bálint élete és munkássága (1772–1853), in Uő. (szerk.): A Kiss Bálint Tudományos Emléknap előadá-
sai, Szentes, Kiss Bálint Általános Iskola, 2014, 7–22, 21.; Harsányi: A gyomai református egyház törté-
nete, 18.; Szász Lajos: „...örökös nyomorúságra ide kárhoztatva...” – Egy megrekedt lelkészi életpálya: 
Glöckner Jakab lieblingi lelkipásztor élete, Délvidéki Szemle, IX. évfolyam, 2022/1–2, 53–64, 55–56.; 
Anyakönyvek, 1777–1895 / Református Egyház, Köröstarcsa – Halottak 1832–1895, 196, URL: 
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3Q9M-CSVH-339L-Q?cat=163675 Utolsó letöltés: 
2025. 10. 10.; AML, fond 2019, reg. 2, f. 80.; fond 2023, reg. 6, f. 53.

257	 �Szentesi Református Ekklézsia Históriája, URL: https://www.szentesinfo.hu/cd/ekklezsia/oldal2/
ekl2.htm; Kis: A Békés-bánáti református egyházmegye története, 23–25.

258	 �TtREL, I.8.c.1. Belényessonkolyos és Körösjánosfalva, 18.; A borossebesi gyülekezet lelkészeinek 
névsora (1826), URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/466/ Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.

259	 BML, fond 145, inv. 279, dos. 24/1843, f. 164.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/525
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/541/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/456/
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:3Q9M-CSVH-339L-Q?cat=163675
https://www.szentesinfo.hu/cd/ekklezsia/oldal2/ekl2.htm
https://www.szentesinfo.hu/cd/ekklezsia/oldal2/ekl2.htm
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/466/


69

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

puló, napirenden tartott leváltási kezdeményezéseket, melyeket hathatós presbitériumi 
támogatottság nélkül letörni sem nagyon lehetett. Ő ugyan a „szeretve tisztelt” személye 
iránti népi erőfeszítések (lakás és jövedelem megjobbítása)260 dacára megcélozta az időn-
ként megüresedő jobb eklézsiákat, de minthogy sikertelensége nem váltott ki helycserét 
remélő panaszos leveleket, okkal gondolható, hogy nem kívánt mindenáron megszaba-
dulni Zerindtől, csupán élni próbált a számára előnyös lehetőségekkel.

Bár az őt követő lelkészek felkészültségét, magaviseletét kedvező jelzőkkel illette a 
vizitáció,261 különféle okokból mégsem maradhattak meg tartósan a faluban: a zerin-
diek szemében erőszakkal kirendelt Mile László ismeretlen okból, de a velük való 
javíthatatlan viszonyától gyaníthatóan nem függetlenül öt év után továbbállt Berek-
böszörménybe,262 a Zerindre felszentelt és dicséretes működésű Varga Lajost egykori 
zsadányi hallgatói hívták vissza káplánsága színhelyére,263 a Belényessonkolyosról 
érkező Bittó Sándornak pedig már kezdettől fogva küzdenie kellett a Varga-,- majd a 
Böszörményi-párt prédikátorcserére vonatkozó igényeivel, melynek engedve három 
esztendő után Aradra távozott.264 E kurta ciklusokat Böszörményi József 26 és Bán 
József 44 éves intervallumai váltották, utóbbiban a leghosszabb ideig Zerinden szolgált 
lelkipásztort tisztelhetjük.265

Összességében Molnár János egyházmegyei szinten nem nevezhető jelentős lelkész-
nek: nem szolgált kiemelkedően népes és tehetős eklézsiában, nem tanult külföldön, és 
nem származott befolyásos ároni házból sem, így földrajzi és társadalmi értelemben is 
kívülről érkezett a Békési Egyházmegye viszonyrendszerébe. (Beszédes, hogy a megpá-
lyázott gyülekezeteket olyan lelkipásztorok halászták el előle, akik mindhárom tényezőt 
a tarsolyukban tudhatták.)266 A nagyzerindi prédikátor életpályája kiegyensúlyozott-
nak mondható, mivel nem tapasztalhatók rajta determinatív törések (pl. messzire ható 
rossz döntés, súlyos tragédia),267 látszólag fennakadás nélkül teljesítette a lelkésszé válás 

260	 TtREL, I.1.b.81. 1850. 4.
261	 TtREL, I.1.s.22. 59–115.
262	 �BML, fond 145, inv. 279, dos. 12/1831, f. 52–79.; TtREL, I.1.b.81. 1850. 1–4.; I.1.b.81. 1920. 

1–4.; Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/ 
263	 �Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/; Anya-

könyvek, 1757–1895 / Református Egyház, Zsadány (Bihar) – Kereszteltek, házasultak 
1757–1895 Halottak 1757–1838, 1853–1895, 193, URL: https://www.familysearch.org/ar-
k:/61903/3:1:9392-MP9Z-64?i=143&cat=175060 Utolsó letöltés: 2025. 10. 10.; BML, fond 145, 
inv. 279, dos. 23/1842, f. 62.

264	 �Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/; BML, fond 
145, inv. 279, dos. 22/1841, f. 82.; dos. 23/1842, f. 64.; dos. 24/1843, f. 9–10.; dos. 25/1844, f. 
135, 180, 185.

265	 Nagyzeréndi lelkészek és tanítók névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/ 
266	 �Emlékezetképpen a Szondy, Ecsedy és Dávidházy családokról van szó, melyeket az egyháztörténeti 

irodalom részben már feldolgozott. Szász Lajos: Református „ároni házak” és családi stratégiák. A 
Barla Szabó, Szondy és Csécsi Nagy családok történetének tanulságai, in Bárth (szerk.): Papok 
a 18–20. századi lokális közösségekben, 203–220, 209–213.; Kósa: i. m., 199.; Szász: Egy több 
évszázados református „ároni ház”, 1–138.

267	 �Kiváló ellenpélda Glöckner Jakab, aki isteni csapásként fogta fel a megszűnés szélén egyensúlyozó 
lieblingi egyházközségben végzett szolgálatát és a kitörési képtelenséget. Szász: „...örökös nyomo-
rúságra ide kárhoztatva...”, 54–60.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:9392-MP9Z-64?i=143&cat=175060
https://www.familysearch.org/ark:/61903/3:1:9392-MP9Z-64?i=143&cat=175060
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/
http://bekref.bibl.u-szeged.hu/533/


70

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

alapvető lépcsőfokait, és szakmai értelemben (leszámítva néhány kezdeti hiányosságot 
és a távolléteiből fakadó szolgálati anomáliákat) megfelelt hivatása követelményeinek. 
Bár megvoltak a maga emberi fonákságai, papi működése mentes volt a nagyobb bot-
rányoktól, sőt hallgatói és látogatói számos pozitív tulajdonságot (erkölcsi tartás, fel-
készültség) fedeztek fel benne, melyek elegendőnek bizonyultak személye széleskörű 
elfogadásához gyülekezetében, egyházmegyéiben és világi körökben egyaránt. A más 
püspökségből való berukkolása sem számított egyedülállónak a vonatkozó traktusok-
ban, ráadásul más jövevény lelkészekkel ellentétben az ő prédikátori szolgálata teljes, 
töretlen egységet képez a Tiszántúli Egyházkerületben.268 Mindezek fényében az általa 
képviselt jelenség a szofisztikált városi igényekhez szokott peregrinus és az ide-oda csa-
pongó, önmaga lehetőségeivel rosszul gazdálkodó lelkészek skáláján valahol középen, 
az előbbi csoport felé tendálva helyezhető el, ami egy kisnemesi-tanítói családi örök-
séget hordozó elsőgenerációs lelkipásztor részéről jó teljesítmény.

Levéltári Források:

NRE = Nagyzeréndi Református Egyházközség:
•	 b. Jegyzőkönyvek 1801–2000
•	 c. Körlevelek 1811–1916

Romániai Nemzeti Levéltár – Arhivele Naționale ale României:
•	 AML = Arad Megyei Levéltár – Serviciul Județean al Arhivelor Naționale Arad:

o	 fond 15. Arad Megye Hivatala = Prefectura Județului Arad: inv. 226. Nemesi 
közgyűlés iratai – Actele congregației (1737–1849)

o	 fond 2019–2020, 2023. Ágyai Református Lelkészi Hivatal – Oficiul Parohial 
Reformat Adea (1772–1872)

o	 fond 2026. Aradi Református Lelkészi Hivatal – Oficiul Parohial Reformat 
Arad (1829–1839)

o	 fond 2042. Feketegyarmati Református Lelkészi Hivatal – Oficiul Parohial Re-
format Iermata Neagră (1822–1854)

o	 fond 2077. Vadászi Református Lelkészi Hivatal – Oficiul Parohial Reformat 
Vânători (1767–1838)

o	 fond 2081, 2086. Nagyzerindi Református Lelkészi Hivatal – Oficiul Parohial 
Reformat Zerind (1790–1839)

268	 �Kerekes Mihály és Csernátoni Vajda Péter az erdélyi szuperintendencia területéről érkezett a sza-
lontai traktus kebelébe (előbbi egy évtizeden belül vissza is tért, utóbbit még Erdélyben felfüggesz-
tették hivatalából), Bakos Mihály korábban a Tiszáninnen, míg Komáromi József a Dunamelléken 
szolgált.	A borossebesi gyülekezet lelkészeinek névsora, URL: http://bekref.bibl.u-szeged.hu/466/; 
Csécsi: i. m., 15.; Hegyi: „...azt kőzőnséges helyen fel olvasni...”, 132.; Emődi András: Az Ér-
melléki Református Egyházmegye történeti névtára 1849-ig, Debrecen, Tiszántúli Református 
Egyházkerület Levéltára, Editiones Archivi Districtus Reformatorum Transtibiscani XXV, 2018, 174.; 
BML, fond 145, inv. 279, dos. 2/1807–1821, f. 143. Molnár János azzal is kilóg e fiktív társaságból, 
hogy a felsoroltak személyét komoly fegyelmi problémák, eklézsiáikkal való viszonyukat többnyire 
állandó harcok terhelték.

http://bekref.bibl.u-szeged.hu/466/


71

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

o	 fond 2089. Bélzerindi Református Lelkészi Hivatal – Oficiul Parohial Reformat 
Zerindu Mic (1788–1839)

•	 BML = Bihar Megyei Levéltár – Serviciul Județean al Arhivelor Naționale Bihor:
o	 fond 32. Anyakönyvek gyűjteménye – Colecția Registrelor de Stare Civilă:

◊	 inv. 87.: 
•	 reg. 57. Ant / Református / Születések, halálozások 1768–1839, házasság-

kötések 1768–1836 – Ant / Reformată / Născuți, decedați 1768–1839, 
căsătoriți 1768–1839

•	 reg. 1237. Tamáshida / Református / Születések, házasságkötések, halálozások 
– Tămașda / Reformată / Născuți, căsătoriți, decedați 1779–1840

◊	 inv. 1505.: reg. 702. Tenke / Református / Születések, házasságkötések, halá-
lozások – Tinca / Reformată / Născuți, căsătoriți, decedați 1809–1838

o	 fond 143. inv. 279. Bihari Református Egyházmegye – Protopopiatul Reformat 
Bihor (1768–1951)

o	 fond 145. inv. 279. Nagyszalontai Református Egyházmegye – Protopopiatul 
Reformat Salonta (1773–1947)

TREKK = Tiszáninneni Református Egyházkerület Kézirattára: Kt. 1208. Registrum Libro-
rum e Bibliotheca Publica I. Collegii Ref[ormatae] S[áros] Patak[iensis] dietim exhibitorum 
a Die 29 Maii Anni 1790
TREKL = Tiszáninneni Református Egyházkerület Levéltára:

•	 K.a.I.28–32. Iskolai táblázatok 1778–1816
•	 Kaa.V.23. Ünnepköveti választások 1790–1795
•	 Kgg.II.9. Borsodi Egyházmegye – I. számú protokollum 1792–1806
•	 R.D.I.5/3. Átány – Egyházközségi iratok 1801–1949
•	 R.D.IV.1/1. Sátoraljaújhely – Vegyes iratok 1648–1805

TtREL = Tiszántúli Református Egyházkerület Levéltára:
•	 I.1. Püspöki Hivatal iratai 1567–21. sz.

o	 a. Egyházkerületi közgyűlési jegyzőkönyvek 1567–1990
o	 b. Egyházkerületi közgyűlési iratok 1743–1980
o	 s. Egyházlátogatási iratok 1733–1988

•	 I.8. Egyházkerületi Levéltár iratai 1209–1918
•	 I.29. Békés-bánáti Egyházmegye iratai 1606-2009

o	 a. Jegyzőkönyvek 1696–2009
o	 c. Esperes által külön kezelt iratok 1691–2006
o	 h. Egyházlátogatási jegyzőkönyvek 1786–2005
o	 i. Egyházközségekre vonatkozó iratok 1765–1979
o	 m. Számadási iratok 1793–2009

•	 I.30. Bihar-érmelléki Egyházmegye iratai 1633–1990. a. Közgyűlési jegyzőkönyvek 
1633–1982

•	 II.10. Kollégiumi törvényszék iratai 1709–1911. a. Törvényszéki jegyzőkönyvek 
1709–1897

•	 II.11. Szeniori hivatal iratai 1724–1990. h. Legációra vonatkozó iratok 1793–1990
•	 II.28. Bakóczi János adattári gyűjteménye 1536–2000. a. Főiskolai növendékek név-

sora 1588–1791



72

Bíró Endre

Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Rövidítések:
d.n. = dátum nélkül
dos. = dosar – dosszié
évf. = évfolyam
f. = félév
id. = idősebb
ifj. = ifjabb
Kt. = kötet
o. = oldal
p. = pagina – oldal, lap
reg. = registru – regiszter, kötet 
sz. = szám

ABSZTRAKT
Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

Molnár János földrajzilag meglehetősen messzire merészkedett szűkebb pátriájától, 
amikor 1798-ban frissen végzett sárospataki teológusként elfogadta az Arad várme-
gyei Nagyzerind református gyülekezetének meghívását, melynek bizalmát 1829-ben 
bekövetkezett haláláig szolgálta. Ezzel nemcsak a Tiszántúli Egyházkerület Békési, majd 
Nagyszalontai Egyházmegyéjéhez tartozó eklézsia egyik leghosszabb ideig szolgáló lel-
kipásztora, hanem annak társadalmi-gazdasági értelemben is meghatározó, stabilitást 
teremtő egyénisége volt. Munkája, élete tartalmasan telt: közösséget szervezett, őrkö-
dött annak fegyelmi élete felett, anyagi megvalósításokat vitt véghez és karitatív tevé-
kenységet folytatott, de egyházmegyei küldöttként részt vett különféle egyházközségek 
belső konfliktusainak kivizsgálásában is. Traktusaiban és gyülekezetében betöltött sze-
repét és megítélését szakmai helytállása, magaviselete és személyes kapcsolatai határoz-
ták meg, erényei és hibái, barátai és ellenségei egyaránt voltak. Jelen tanulmány Molnár 
János értelmiségi karrierjére szorítkozó életét és nagyzerindi működését mutatja be a 
lelkészi tevékenység hitéleti, gazdálkodási és fegyelmi-ellenőrzési aspektusain, valamint 
a lelkész emberi oldalán, ambícióin és kapcsolatrendszerén keresztül.

Kulcsszavak: egyháztörténet, Molnár János, Nagyzerind

ABSTRACT
A Pastoral Career Originating in Zemplén, in Nagyzerind on the Black Körös River

János Molnár ventured quite far from his homeland when, in 1798, as a newly 
graduated theologian from Sárospatak, he accepted the invitation of the Reformed 
congregation of Nagyzerind in Arad County, whose trust he served until his death in 
1829. He was not only one of the longest-serving pastors of the church belonging to 
the Diocese of Békés and then Nagyszalonta in the Tiszántúl Church District, but also 
a decisive, stability-creating personality in socio-economic terms. His work and life 



73

Egy Zemplénből elszármazott lelkészi karrier a Fekete-Körös menti Nagyzerinden

2025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

were full: he organized the community and oversaw its disciplinary life, carried out 
material projects and charitable activities, and, as a diocesan delegate, participated in 
the investigation of internal conflicts in various parishes. His role and reputation in his 
tracts and congregation were determined by his professional competence, his conduct, 
and his personal relationships; he had both virtues and faults, friends and enemies. This 
study presents the life of János Molnár, focusing on his intellectual career and his work 
in Nagyzerend, through the aspects of pastoral activity related to faith, management, 
and disciplinary control, as well as through the human side of the pastor, his ambitions, 
and his network of relationships.

Keywords: church history, János Molnár, Nagyzerind



„Cím nélkül”, 120x100 cm, akril/vászon



752025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A József-történetek (1Móz 37–50) centrumában 
elhelyezkedő 1Móz 43,15–44,3 egy igen izgal-
mas vendégszeretet-leírást tár elénk, amely József 
és testvérei újratalálkozása leírásainak (1Móz 
42–45) szintén központi részét képezi.

A József-történetek alaphelyzeteként Józsefet 
a kivételezett fiúként ismerjük meg egy poligám 
berendezkedésű családban. Apja, Jákób a szere-
tett asszony, Ráhel gyermekét kitüntetett figye-
lemben részesíti: „De Izrael1 Józsefet minden 
fiánál jobban szerette, mert öregkorában szüle-
tett, és egy tarka ruhát csináltatott neki.” (1Móz 
37,3).2 Ez a kivételezés a József-történetek drá-
májának kulcsfontosságú hátterét jelenti, mert 
meghatározza József és testvérei ambivalens 
viszonyát. Végül József zavarba ejtő álmai (1Móz 
37,1–11) az utolsó cseppet jelentik testvérei szá-
mára; ellenszenvük és irigységük József ellen 
fordul, olyannyira, hogy a megölését is elha-
tározzák, amit később úgy módosítanak, hogy 
inkább rabszolgának adják el (1Móz 37,12–36).3 
József így kerül Egyiptomba, ahol viszontagságos 
események közepette (1Móz 39–40) Isten mégis 
csodálatos módon alakítja sorsát, mígnem a 
fáraó álmának megfejtése következtében Egyip-
tom felügyelője/kormányzója lesz (1Móz 41).

József hosszú évek után testvéreit ebben a 
magas pozíciójában látja viszont, az ambivalens 
érzelmekkel tarkított újratalálkozásaik leírásait 
az 1Móz 42–45 egységében kísérhetjük nyo-

1	  �Jákób (csaló) nevét Isten Izráelre (Isten küzd) 
változtatja: 1Móz 32,29.

2	  �Amennyiben másképp nem jelöljük, a bibliai idézetek 
a Revideált Új Fordítás (RÚF, 2014) szövegét követik.

3	  �Az 1Móz 37 szövege csöppet sem egyértelmű a te-
kintetben, hogy Józsefet kik is adják el rabszolgának.  
A kérdéskört illetően bővebben ld. Pákozdy László 
Márton: Kik adták el Józsefet Egyiptomba?, Az Út,  
2. évfolyam, 30. szám, 1949. júl. 24–30., 6.; Steiner, 
Richard C.:  Contradictions, Culture Gaps, and Narra-
tive Gaps in the Joseph Story, Journal of Biblical Litera-
ture, 139. évfolyam, 2020/3, 439–458.

TANULMÁNYOK

Jenei Péter

AZ ÉRZELMEK 
BANKETTJE. 
A VENDÉGSZERETET-
EPIZÓD (1MÓZ 43,15–44,3) 
SZEREPE JÓZSEF 
ÉS TESTVÉREI
ÚJRATALÁLKOZÁSÁNAK 
LEÍRÁSAIBAN (1MÓZ 42–45)

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.5

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.5


76 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Jenei Péter

mon.4 E leírások felütéseként József testvérei az éhínség miatt élelemvásárlási céllal 
kénytelenek Egyiptomba utazni (1Móz 42,1–2). A történet drámai hangvételét innen-
től kezdve az adja, hogy József első újratalálkozásuk alkalmával felismeri testvéreit, azok 
azonban őt ebben a formában nem ismerik fel (1Móz 42,7; 42,8). Innentől kezdve 
József lélektani próbák sorát veti ki testvéreire annak érdekében, hogy meglássa, vajon 
mi van a szívükben, és vajon megbánták-e azt, ahogy vele cselekedtek a múltban (1Móz 
42–45).5 E próbák sorozatának centrális története az a leírás, amelyben József vendégül 
látja testvéreit Egyiptomban. A fő kérdés az, hogy vajon milyen szerepet játszik ez a ven-
dégszeretet-leírás abban a lélektani hadviselés-sorozatban, amelyet József testvérei ellen 
folytat? Továbbá: egy alapvetően pozitív érzelmi töltetű szokás (vendégszeretet) ebben 
a konkrét esetben hogyan fordulhat át József kezében a félelemkeltés eszközévé annak 
érdekében, hogy testvérei szándékát kifürkészhesse, és bűnvallásukat kikényszerítse?6

E tanulmány létjogosultságát egyrészről az adja, hogy a József-történetekkel kap-
csolatos hazai szaktudományos irodalom szórványosnak mondható,7 másodsorban 

4	  �Kustár Zoltán újonnan megjelent ószövetségi bevezetése az 1Móz 42–45-öt külön egységként határolja 
el a József-történeteken belül. Az egységet a következőképp összegzi: „József megleckézteti testvéreit 
[…] ám végül megbocsát nekik”. Vö. Kustár Zoltán: Bevezetés az Ószövetség irodalmába. Az Ószövetség 
könyveinek előállása, tanítása és keresztyén üzenete, Budapest, Kálvin Kiadó, 2025, 152. A hagyományos 
forráskritikai kutatás külön forrásművekbe sorolja az 1Móz 42–45 fejezeteit, azonban Wenham – 
Coats, Donner, Westermann, Humphreys és Sarna kutatásait követve – egységesnek tekinti azt. Vö. 
Wenham, Gordon J.: Genesis 16–50, Dallas, Word Books, Word Biblical Commentary 2, 1994, 419.

5	  �József testvérei ellen folytatott lélektani hadviselésének elemei: 1. Kémekként gyanúsítja meg őket 
(1Móz 42,8–14); 2. Fogságban tartja őket három napig (1Móz 42,17); 3. Simeont fogságban tartja, 
amíg vissza nem térnek a legkisebb Benjáminnal (1Móz 42,18–24); 4. Visszarakatja zsákjaikba a gabona 
vételárát (1Móz 42,25–28); 5. Újbóli visszatérésükkor József megvendégeli testvéreit, aminek a végén 
újra visszateteti zsákjaikba a gabona vételárát, illetve Benjámin zsákjába a saját ezüstserlegét is elrejteti 
(1Móz 44,1–13); 6. A serleg miatt Benjámint rabszolgaként akarja magánál tartani, a többieket pedig 
haza akarja bocsátani (1Móz 44,17). E próbák hatására József testvérei megtörnek és színt vallanak 
(1Móz 44,18–34), így József végül megismerteti magát testvéreivel, és kibékülnek (1Móz 45).

6	  �Az ószövetségi narratív szövegekben – a költői szövegekkel ellentétben – igen ritkának számít, hogy 
explicit módon az érzelmek ilyen gazdag tárházával találkozzunk. József és testvéreinek az újrata-
lálkozását leíró történetek (1Móz 42–45), illetve e történetekben előforduló terminusok azonban 
könnyűszerrel hozzákapcsolhatók az ószövetségi antropológia érzelmekkel kapcsolatos kutatásainak 
eredményeihez. Az ószövetségi antropológia érzelemkutatási területéről bővebben ld. Németh Áron: 
Érzelmek az Ószövetségben: Interdiszciplináris megközelítések, Mediárium, 13. évfolyam, 2019/2–3, 
5–15.; Uő.: Félelem az Ószövetségben: Filológiai és teológiai megközelítés, in Balogh László Le-
vente – Valastyán Tamás – Fazakas Sándor (szerk.): A félelem reprezentációi, Debrecen, Debreceni 
Egyetemi Kiadó, Cultura Animi Kultúratudományi Sorozat 4, 2021, 11–24.; Uő.: Félelem: Az ószö-
vetségi érzelemkutatás legújabb eredményei, Igazság és Élet, 15. évfolyam, 2021/1, 168–177.

7	  �Sajnálatos, hogy Rózsa Huba nagyszabású Genezis-kommentárja félbeszakadt, és csupán az 1Móz 
20-ig magyarázza Mózes első könyvét. Ld. Rózsa Huba: A Genezis könyve, 2. kötet, A pátriárkák 
(Gen 11,27-20,18), Budapest, Szent István Társulat, 2009. A Jubileumi kommentár (Tóth Kálmán 
magyarázza Mózes első könyvét) és a Keresztyén Bibliai Lexikon József szócikke (Hamar István jegyzi) 
mellett épp csak egy tucat célzott szaktanulmányt sikerült fellelni magyar szerzők tollából: Pákozdy 
László Márton: József hamisíthatatlan története, Az Út, 2. évfolyam, 27. szám, 1949. júl. 3–9., 7.; 
Uő.: Kik adták el Józsefet Egyiptomba?, 6.; Uő.: Még egyszer Józsefről, Az Út, 2. évfolyam, 36. szám, 
1949. szept. 4–10., 6.; Ponori Thewrewk Aurél: A József-legenda nyomában. Egyiptomi elemek 



772025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Az érzelmek bankettje

pedig a vizsgált szakasznak az ószövetségi vendégszeretet szokása felőli olvasatára eddig 
nem került sor – sem itthon, sem pedig külföldön.8

A vendégszeretet ószövetségi protokollja

A vendégszeretet szokása mindenekelőtt a szívélyes találkozás tradíciója vendég és ven-
déglátó közt; a vendég, avagy az átutazó idegen szíves és nagylelkű fogadása, meg-
vendégelése és szórakoztatása, melynek során mindkét résztvevő fél, a vendég és a 
vendéglátó egyaránt bizonyos, az adott kultúrától függő szabályok (protokoll) szerint 
viselkedik.9 Miután az ókori világban a vendég és vendéglátó találkozása potenciális 
veszélyt rejtett magában, mindkét fél kínosan ügyelt arra, hogy szabályszerűen betartsa 
a vendégszeretet szokásának íratlan konvencióit. A szemben álló feleket csakis a pro-
tokoll szabályszerű betartása győzhette meg a kölcsönös jószándék meglétéről. A ven-

az ótestamentumi zsidó mítoszokban, Világosság, 4. évfolyam, 1963/2, 99–103.; Békési Sándor: 
A bibliai József mint exégétész, in Uő. (szerk.): Ostium in caelo. Jubileumi kötet dr. Bolyki János 
teológiaprofesszor 75. születésnapjára, Budapest, KRE-HTK, 2006, 32–40.; Kozma Zsolt: Az erőszak-
tól a megbocsátásig. Testvértörténetek a Teremtés könyvében, Pannonhalmi Szemle, 15. évfolyam, 
2007/1, 8–21.; Fodor Ferenc: 1Móz 37 magyarázata. Exegetikai megjegyzések, Református Szemle, 
103. évfolyam, 2010/2, 133–152.; Kodácsy Tamás: Miért nem üzente meg József az édesapjának, 
hogy még él? (1Móz 43,26–30), Lelkipásztor, 86. évfolyam, 2011/3, 118–120.; Martos Levente 
Balázs: Én vagyok József, a testvéretek… (Ter 45,4): A testvérré válás nehéz útjai néhány bibliai elbe-
szélésben, in Benyik György (szerk.): Vallási és kulturális konfliktusok a Bibliában és az ősegyházban, 
Szeged, JATEPress, 2017, 227–240.; Halmos Károly: József pátriárka történetei, Havran Dániel 

– Klement Judit – Nagy Dániel Gergely (szerk.): MA 70: Eszmék, történetek, elméletek. Tanulmányok 
Madarász Aladár tiszteletére, Budapest, MTA KRTK Közgazdaságtudományi Intézet, 2019, 69–92.; 
Kató Szabolcs Ferencz: József, Jézus atyja és József, Jákób fia: Megjegyzések a Máté szerinti evangé-
lium József-alakjának hagyománytörténetéhez, in Adorjáni Zoltán (szerk.): Studia Doctorum Theo-
logiae Protestantis, 15. kötet, Ünnepi kötet Kállay Dezső tiszteletére, Kolozsvár, Kolozsvári Protestáns 
Teológiai Intézet, 2024, 11–28.; Varga Gyöngyi: József hét sírása: Egy bibliai novella női teológiai 
olvasata, Lelkipásztor, 100. évfolyam, 2025/6, 303–312.

8	  �Az egyetlen megelőző kísérlet e tanulmány szerzőjétől származik, egy 2009-ben benyújtott,  
a szekciójában I. helyezést elérő OTDK-dolgozatban: Jenei Péter: Vendégek és vendéglátók az Ószö-
vetségben. A vendégszeretet szokása és annak funkciója a Genezis könyvének Pátriárka-történeteiben és a 
József-narratívákban, Debrecen, DRHE, 2009, 45–49.

9	  �Vö. Vogels, Walter A.: Hospitality in Biblical Perspective, Liturgical Ministry, 11. évfolyam, 2002/4, 
161–173, 162. A vendégszeretet átfogó fenomenológiai, illetve konkrét ókori és ószövetségi kon-
vencióinak részletes feltérképezését lásd: Jenei Péter: Ábrahám vendégszeretete. Az 1Móz 18,1–16 
értelmezése a vendégszeretet szokására vonatkozó újabb társadalomtudományos jellegű Ószövet-
ség-kutatások fényében, Református Szemle, 105. évfolyam, 2012/5, 453–474.; Uő.: Vendégek és 
vendéglátók Sodomában: A vendégszeretet, mint a morális állapot fokmérője az 1Móz 19,1–16-ban, 
in Csiszár Imre – Kőmíves Péter Miklós (szerk.): Tavaszi Szél 2014 / Spring Wind 2014 Konferenci-
akötet, 4. kötet, Szociológia és multidiszciplináris társadalomtudomány, pszichológia és neveléstudomány, 
hittudomány, Debrecen, DOSZ, 2014, 535–544. A vendégszeretet szokásával foglalkozó nemzet-
közi szakirodalmat ld. Jenei Péter: Jövevények a kapuknál, Doktori dolgozat, Debrecen, DRHE, 
2014, 54–55. Az ószövetségi vendégszeretet első monografikus feldolgozása pedig 2027-re várható:  
de Hemmer Gudme, Anne Katrine: Hospitality in the Hebrew Bible, London, Bloomsbury Academic, 
The Library of Hebrew Bible / Old Testament Studies, megjelenés alatt.



78 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

dégszeretet szokásának sajátos ószövetségi protokollját, illetve annak rekonstrukcióját 
Victor Matthewsnak köszönhetjük, aki a rendelkezésre álló ószövetségi szövegek alapján 
megkísérelte összeállítani a vendégszeretet szokásának ideális megvalósulását az ókori 
Izráelben (ld. lentebbi ábra).10

A vendégszeretet szokásának ószövetségi protokollja 
(Matthews & Benjamin 1993) 

Vendéglátó, házigazda személye és protokolljának részei: 
	» általában a közösség olyan rangidős férfitagja, aki tulajdonosa a saját 

lakhelyének, vagy befolyásos személy a faluban, városban, amelyben 
lakik;

	» megelőzés, meghívás felajánlása, amely a meghívás időtartamát is 
meghatározza; meghívás ismétlése, unszolás;

	» víz biztosítása a vendég lábainak megmosásához;
	» étel, szállás és védelem biztosítása;
	» a vendégek kikérdezésének teljes mellőzése;
	» távozáskor a vendégek egy darabon való elkísérése.

Vendég, átutazó személye és protokolljának részei:
	» általában olyan átutazó, aki, még ha távolról jön is, rokoni, szövetségi 

kapcsolatban van a hely lakóinak népével;
	» a vendéglátó meghívásának megvárása egy bizonyos, semleges területen 

(a sátor, lakás közvetlen territóriumának határa; falu, város központi 
tere, piactér, kút);

	» az első meghívás visszautasítása, a második meghívás elfogadása;
	» a vendég kizárólag a vendéglátó által meghatározott időtartam erejéig 

marad, a vendéglátó viszont ki is bővítheti ezt az időtartamot;
	» a vendéglátó tulajdona felöli kérdések, illetve speciális kérések mellőzése;
	» a távozó vendég megáldja a vendéglátó háztartását.

Ebben a rekonstrukcióban természetesen csupán az irodalmi reprezentáció rekonstruk-
cióját érhetjük tetten. Azonban egyrészről feltételezhető, hogy az ószövetségi irodalmi 
reprezentáció reflektál az óizráeli kulturális konvenciókra, másrészről a vendégszeretet-

10 Ld. Matthews, Victor H. – Benjamin, Don C.: Social World of Ancient Israel 1250-587 BCE, 
Peabody, Hendrickson Publishers, 1993, 82–87. A Matthews által közreadott rekonstruált protokoll 
kritikai kiegészítését ld. Jenei Péter: Abraham’s Hospitality. Social Scientific Biblical Criticism, the 
Ancient Custom of Hospitality and an Interpretation of Gen 18:1–16, Sapientia Logos. A Journal 
of Biblical Research and Interpretation in Africa, 6. évfolyam, 2014/1, 1–34. E tanulmány hatására 
Matthews is bővíti saját rekonstrukcióját, ld. Matthews, Victor H.: Ḥerem versus Hospitality in the 
Story of Rahab, in Finlay, Timothy D. – Yarchin, William (eds.): The Genre of Biblical Commentary. 
Essays in Honor of John E. Hartley on the Occasion of His 75th Birthday, Eugene, Wipf and Stock, 2015, 
217–233.

Jenei Péter



792025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

tel kapcsolatos ószövetségi szövegek11 olvasásakor igen nagy segítségre van ez a rekonst-
rukció, hiszen hermeneutikai kulcsként megmutatja, hogy az adott, vendégszeretetet 
leíró szöveg hol tér el az idealizált, rekonstruált megvalósulástól. Az Ószövetségben igen 
gyakran egy-egy vendégszeretet leírása hiányos is lehet, így gyakran előfordul, hogy 
csupán bizonyos elemek kerülnek megemlítésre. Amit azonban a szöveg explicit leír, 
az mindenképp összevethető ezzel a rekonstruált ideális esettel, és pontosan az eltérések 
hívják fel a figyelmet az adott leírás központi mondanivalójára.12

A vendégszeretet szokásának ókori és modern világban betöltött szerepe igencsak 
különböző, hiszen az ókori ember számára a vendégszeretet szokása gyakorlásának 
komoly morális dimenziói voltak: „A vendégszeretetre úgy tekintettek, mint az egyik 
támpillérre, amelyen az erkölcs nyugszik”13 A szokást elsősorban tehát nem udvariassági, 
hanem kötelezettségi alapon gyakorolták, méghozzá a társadalom mindazon (átutazó) 
tagja felé, akik erre igényt formáltak a szokás protokollja alapján. Ez a vendégszeretet 
szokása iránti fokozott kötelességtudat az ókori vallásos világrend, egyben az utazáshoz 
kapcsolódó szükségletek következménye, és így válik az ókori társadalom által íratlanul 
elfogadott magatartásmintává.

A szövegvizsgálat és annak a vendégszeretet szokása felőli olvasását megelőzően igen 
fontos még kiemelni két tényezőt:

1.) Az Ószövetségben – ellentétben a klasszikus görög-római vendégszeretet-gyakor-
lattal14 – nem találunk példát arra, hogy izraeli vendégszeretetet gyakorolt volna a rokoni, 
szövetségi kereteken kívüli idegenek irányában. A vendégszeretet gyakorlása alapvetően 
olyan jelenség az Ószövetségben, amely a rokoni, szövetségi kereteken belüli szférákban 
történik, és az izráeliták egymás közti viszonyainak ápolásában van nagy jelentősége. Ez az 
éles megkülönböztetés megóv attól, hogy az ókori izráeli vendégszeretet-szokást – klasszi-
kus görög-római mintára – helytelenül értelmezzük, éspedig mint olyan szokást, amely 
azt követeli a vendéglátótól, hogy válogatás és feltétel nélkül minden idegen számára 
megnyissa házát. „A héber vendégszeretet nagyon gyakran csupán a héber származású 

11   �Az Ószövetség narratív korpuszában számos olyan szövegrészt lehet azonosítani, ami mögött az 
ókori vendégszeretet-szokás kulturális konvenciói húzódnak: 1Móz 18,1–16; 19,1–16; 24,10–61; 
26,26–31; 29,1–14; 43,1–44,3; 2Móz 2,15–20; 18,1–12; Józs 2. és 6. fejezetei; Bír 4,17–22; 
19,1–30; 1Sám 9,14–27; 16,1–13; 21,1–11; 2Sám 12,1–4; 1Kir 13; 17,1–24; 2Kir 2,19–25; 
4,8–37; 5,1–27. A vendégszeretet szokására való építkezés több helyen a bölcsességirodalomban 
is megtalálható: Jób 31,31–32; Zsolt 23,5–6; Péld 9. A vendégszeretet szokásával kapcsolatba 
hozható prófétai szövegek azonosítása érdekében további vizsgálatok szükségesek.   

12   �Rokon módszerrel dolgozik Kustár György Jézusnak a nagy lakomáról szóló példázata esetében, 
azaz a korabeli társadalmi normák és konvenciók ismeretének fényében mutatja be a példázat 
konvencionálistól eltérő voltának meglepetését és botrányát. Lásd: Kustár György: A nagy lakoma 
példázatának botránya (Lk 14,15–24), Theologiai Szemle, 68. évfolyam, 2025/3, 139–152.

13   �Koenig, John: New Testament Hospitality. Partnership with Strangers as Promise and Mission. 
Philadelphia, Fortress Press, 1985, 2.

14   �A klasszikus mediterrán vendégszeretetet illetően ld. Pitt-Rivers, J. A.: The Stranger, the Guest, 
and the Hostile Host, in Peristiany, J. G. (ed.): Contributions to Mediterranean Sociology, London, 
Weidenfeld and Nicolson, 1968, 13–30.; Reece, Steve: The Stranger’s Welcome. Oral Theory and the 
Aesthetics of Homeric Hospitality Scene, Ann Arbor, University of Michigan Press, 1993.

Az érzelmek bankettje



80 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

átutazókra korlátozódott.”15 Az átutazó olyan idegen, aki a rokoni, szövetségi összetar-
tozás alapján igényel vendégszeretetet, még akkor is, ha a potenciális vendéglátóval soha 
nem találkozott, abban a térségben pedig soha nem járt. Az átutazók általában szigorúan 
elkerülték azt, hogy olyan helyen igényeljenek vendégszeretetet, amelynek lakóival nem 
álltak rokonsági, szövetségi kapcsolatban (Ld. Bír 19,11–12).

2.) Az ószövetségi vendégszeretet során – de ez igaz a klasszikus görög-római vendég-
szeretetre is – mellőzni kellett a kérdéseket, mind a vendégnek, mind a vendéglátónak. 
Vendég és vendéglátó a saját mondandóját önmagától kezdte meg, és ezt protokollsze-
rűen a közös étkezés alattra vagy utánra halasztotta. A vendéglátónak nem volt szabad 
kezdeményeznie a vendég identitása és ügyletei felől való érdeklődést, ugyanis ezzel a 
bizalmatlanság látszatát keltette. A vendég azonban, miközben közösen étkeztek, önként 
beszélhetett önmagáról, ügyleteiről és az utazása közben látott vagy hallott események-
ről. A vendéglátó számára az volt a kiváltság, hogy híreket tudhatott meg olyan vidékek-
ről, amelyekről egyébként sohasem halott volna a gyér információáramlás miatt. Ehhez 
hasonlóan a vendégnek sem volt szabad érdeklődnie, kérdezősködnie a vendéglátó identi-
tása és vagyona felől; és ugyancsak nem volt szabad semmi olyat kérnie, amit a vendéglátó 
saját magától nem biztosított. A sajátos kérések megszégyenítették volna a vendéglátót, 
ez pedig azt az üzenetet közvetítette volna, hogy az őt befogadó nem volt ellégé körül-
tekintő a vendéglátás tekintetében. Az ételt pedig csak kínálás után vehette el, hogy ne 
fossza meg vendéglátóját a kínálás becsületétől és örömétől.

József megvendégeli testvéreit (1Móz 43,15-18a; 43,24-44,3)16

43,15 És fogták a férfiak az ajándékot, vettek a kezükben kétszer annyi ezüstöt, meg 
Benjámint, majd felszedelőzködtek és lementek Egyiptomba, és megálltak József előtt. 16 
Amikor meglátta József velük Benjámint, így szólt a háza felügyelőjéhez:17 Hozd be a 
férfiakat a házba, vágj le egy állatot, készítsd el, mert velem esznek a férfiak ma délben! 
17 Úgy is tett a férfi, ahogy József mondta, és behozta a férfiakat József házába. 18a  
A férfiakat viszont félelem fogta el, amiért bevitettek József házába…

24 A férfi azután behozta a férfiakat József házába, vizet adott, ők pedig megmosták 
a lábukat, a szamaraiknak meg abrakot adott. 25 Ők pedig elkészítették az ajándékot, 
mielőtt József megérkezett délben, mert hallották, hogy ott fognak enni. 26 Amikor József 
megérkezett a házba, behozták neki az ajándékot a házba, ami a kezükben volt, és földre 
borultak előtte.18 27 Ő pedig megkérdezte őket hogylétük felől, és mondta: Vajon jól van-e 

15  �Vö. Arterbury, Andrew E.: Entertaining Angels. Early Christian Hospitality in its Mediterranean 
Setting, Sheffield, Sheffield Phoenix Press, 2005, 58.

16  A szöveg saját fordítás, amely igyekszik szolgaibb módon követni a héber szöveget.
17  �Személyzet tartása magas pozícióról és gazdagságról árulkodik. Ld. Cotter, David W.: Genesis. Studies 

in Hebrew Narrative & Poetry, Collegeville, The Liturgical Press, Berit Olam Series, 2003, 311. 
18   �A földre borulás a teljes alázat jele, mi több, egyfajta úr–szolga dinamika kifejezése. Ez 

konvencionálisan nem része a vendégszeretet óizráeli protokolljának! A „földre borulni” egyfajta 
terminus technicus az ószövetségi héberben. A leborulni (chet-wáw-hé) ige csak egy bizonyos, 
meglehetősen ritka, visszaható formában található meg az Ószövetségben (betű szerint úgy 

Jenei Péter



812025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

idős atyátok, akiről beszéltetek nekem, vajon él-e még? 28 Ők azt mondták: Jól van a 
te szolgád, a mi atyánk, még él. És meghajoltak, és leborultak. 29 És felemelte szemeit, 
és látta Benjámint, az ő testvérét, az ő anyja fiát,19 és azt mondta: Vajon ez a legkisebb 
testvéretek, akiről beszéltetek nekem? És azt mondta: Az Isten legyen jóindulattal hozzád, 
fiam!20 30 És elsietett József, mert elérzékenyedett öccse iránt, és sírnia kellett. Bement 
azért a belső szobába és ott sírt. 31 Azután megmosta az arcát, kiment, uralkodott magán, 
és ezt mondta: Tálaljátok fel az ételt! 32 De külön tálaltak neki, külön nekik is, és külön a 
vele együtt étkező egyiptomiaknak is,21 mert nem volt szabad együtt enniük a héberekkel,22 

fordítható: „földre borították magukat előtte”). Az ige mindig egy olyan történésre utal, ami 
emberi vagy isteni személy felé irányul, aki hatalmi, méltósági pozícióban van, s így üdvözlést, 
tiszteletet, hódolatot, imádatot fejezhet ki a kontextustól függően. Az ige leggyakrabban az isteni 
felé irányuló imádat értelmében használatos. Vö. Fretheim, T. E.: (#2556), in VanGemeren,  
W. A. (ed.): New International Dictionary of Old Testament Theology & Exegesis, Volume 2, Grand 
Rapids, Zondervan, 1997, 42–44.

19   �Az „anyja fia” kifejezés azért lényeges, mert a poligámiát gyakorló ókori társadalmakban az egy 
asszonytól született gyerekek között volt igazán szoros, testvéri kapcsolat. József és Benjámin egy 
anyától született, Ráheltől, akit Jákób igazán szeretett.

20  � �József egyedül Benjámint szólítja meg kiváltságos hangnemben: amikor „fiam”-nak nevezi, 
megkülönböztetett figyelemben részesíti. József a többi testvérét közönségesen „férfiak”-nak nevezi 
meg felügyelője előtt (43,16). Ez szerves részét képezi József testvérei ellen kieszelt próbáinak, 
mintegy kíváncsi arra, hogy testvérei most hogyan reagálnak arra a kivételezésre, ami ahhoz hasonló, 
ahogy vele kivételezett Jákób.

21   �Az ókori Közel-Keleten a közös étkezésnek nagyon mély jelentése van, a közösség és az együvé tartozás 
egyik legelemibb kifejezője. Olyan emberek, akik nem akartak meghitten összetartozni, avagy az 
egymással azonosulásra képtelenek voltak, a közös étkezést mindenképp elkerülték. Ld. Walton, J. 
H. – Matthews, V. H. – Chavalas, M. W.: The IVP Bible Background Commentary: Old Testament, 
Downers Grove, IVP, 2000, 74. A szociális szegregáció általános volt Egyiptomban, különösen a 
pásztorkodó rétegek és étkezési szokásaik tisztátalanok voltak az egyiptomiak szemében. Ld. Cotter: 
i. m., 312. Az egyiptomiak viszolygását attól, hogy idegenekkel egyenek egy asztalnál, Biblián kívüli 
klasszikus források is alátámasztják (Hérodotosz, Diodórosz, Strabón). Ld. Wenham: i. m., 423.

22   �A „héber” (‘ibrî) kifejezés bizonytalan eredetű, mindenesetre biztosnak látszik, hogy a terminus kap-
csolatban áll az ókori Közel-Keleten használatos apiru/hapiru kifejezéssel, amellyel nem faji, nem-
zetiségi, hanem olyan társadalmi csoportokat jelöltek, amelyek hazátlanul, idegenként tartózkodtak 
más országban. „A letelepedett és a nomád népességgel, mint a késő bronzkori társadalom tartóosz-
lopaival szemben az ʻapiruk egyfajta »harmadik erőt« alkottak, amely az előbbi kettőtől határozottan 
különbözött […] Az ʻapiruk esetében nyilvánvalóan nem etnikai, hanem szociális kategóriáról van 
szó. Olyan migránsokat jelöl, akiknek az egzisztenciája gazdasági vagy politikai okokból labilis. Vagy 
a társadalom peremére szorult rablók, vagy – ha valamennyire integrálódnak – az egyes városállami 
fejedelmek zsoldosai, vagy a polgároknál kevesebb joggal bíró menedékesek.” Ld. Kessler, R.: Az 
ókori Izráel társadalma. Történeti bevezetés, ford. Szabó Csaba, Budapest, Kálvin Kiadó, 2011, 56.;  
A héberek és a hapiruk kapcsolatát illetően ld. Na᾽aman, Nadav: Ḫabiru and Hebrews: The Trans-
fer of a Social Term to the Literary Sphere, Journal of Near Eastern Studies, 45. évfolyam, 1986/4, 
271–288.; Uő.: Ḫabiru-Like Bands in the Assyrian Empire and Bands in Biblical Historiography, 
Journal of the American Oriental Society, 120. évfolyam, 2000/4, 621–624.; Az Ószövetségben a „hé-
ber” kifejezés olyankor használatos, ha más, nem izráelita népek nevezik meg Izráel népét. Úgy tűnik, 
hogy olyan terminus ez, amelyet az izráeliták eredendően nem használtak önmaguk megnevezésére. 
Ld. Cotter: i. m., 312. Magyarul még bővebben ld. Capiruk és héberek, in Jagersma, H.: Izrael 
története az ószövetségi korban, ford. Czanik Péter, Budapest, Református Zsinati Iroda Sajtóosztálya, 
1991, 7–10.

Az érzelmek bankettje



82 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

mert utálatos23 az az egyiptomiaknak. 33 És leültették őket vele szembe, az elsőszülöttet 
az elsőszülöttnek, a legfiatalabbat a legfiatalabbnak járó helyre. És a férfiak ámulva néz-
tek egymásra.24 34 Őelőle vitték nekik az adagjukat, de Benjámin adagja ötször nagyobb 
volt mindnyájukénál.25 Azután ittak, és megmámorosodtak vele együtt.

44,1 Aztán parancsolt háza felügyelőjének, mondván: Töltsd meg a férfiak zsákjait 
élelemmel, amennyit csak el bírnak vinni, de tedd mindegyiknek az ezüstjét a zsákja 
szájába. 2 És serlegemet, az ezüst serleget pedig tedd a legkisebbik zsákjának a szájába, 
gabonájának árával együtt. És ő József beszéde szerint cselekedett, ahogyan megmondta.  
3 Reggel, amikor világos lett, elbocsájtották az embereket, szamaraikkal együtt.

A történet hátterében a vendégszeretet szokásának dinamikája igen markánsan van 
jelen, mi több, a szöveg kontextusát figyelembe véve ez a történet kifejezetten érdekes 
aspektusokkal járul hozzá az ószövetségi vendégszeretet-képünkhöz: az egyik legössze-
tettebb és legszokatlanabb vendégszeretet-elbeszéléssel állunk itt szemben.

A leírást első renden a vendég és vendéglátó szerepében feltűnő szereplők több-
rétű identitása teszi összetetté. A történetben a vendégek szerepét az Egyiptomba 
érkező héber férfiak töltik be, akik más részről Jákób (Izráel) fiai, tehát József testvérei.  
A vendéglátó szerepében feltűnő József ugyanígy egy részről egyiptomi hivatalnok, de 
emellett a héber Jákób tizenkét fiának az egyike is, aki a héber férfiak személyében test-
véreit láthatja viszont. Az olvasó számára a szereplők kétszeres identitását a narráció nyil-
vánvalóvá teszi, azonban a történet szereplői számára ez részben rejtett, hiszen csak egy 
irányban adott, mégpedig Józseftől a testvérei irányába, aki kezdettől fogva tisztában van 
vele, hogy testvérei állnak előtte, akik ezen felül héberek is. A szereplők kétszeres identi-
tása egy szintén kétszeres, pattanásig feszült, párhuzamos drámai alaphelyzetet idéz elő.

Az egyik dráma az a dráma, ami József és testvérei között zajlik, az újratalál-
kozás egyirányú paradox helyzetével, és a revans kínálkozó lehetőségével. E meg-
vendégelési narratíva még azok közzé a testvérek közti találkozási dráma narratívái 
(1Móz 42–44) közé tartozik, amelyben a kimenetel kétesélyűsége dilemmaként, 
megoldás nélkül lebeg a történések felett, egészen a végkifejlet feloldásáig (1Móz 
45).26 E drámában karaktereket látunk metamorfózison keresztülmenni, lelki pok-
loktól egészen a magasságokig emelkedni, a jogos, mégis lélekromboló bosszú 
horrorjából az irracionális, bár lélekváltó megbékélés paradicsomába érkezni. Ez a 
dráma áll az ószövetségi érdeklődés középpontjában, mely dráma genezisbeli leí-
rását az Ószövetségben, azaz a József-történeteket a világirodalom páratlan, novel-
lisztikus gyöngyszemeként tartjuk számon.

23   �Az itt található, „undorító”, „utálatos” fordításban szereplő héber terminus jelentése igen intenzív. 
Ugyanezzel a terminussal találkozunk azokban a szövegekben, amelyekben az idegen vallási 
praktikák Isten szemében utálatosak: 3Móz 18,22.26.29. Ld. Wenham: i. m., 423. 

24   �Az ámulat oka az lehetett, hogy születési sorrendben ültették le őket. József már rég felismerte 
testvéreit, de ők még ezt nem tudták, így nem értik, hogyan történhetett ez a helyes ültetési sorrend. 
Ld. Cotter: i. m., 312.

25   Benjáminnal újbóli kivételezés történik, ami szintén része József testvérei ellen kieszelt próbáinak.
26   �Amikoris a sorozatos próbák hatására József testvérei végre megtörnek, és színt vallanak (1Móz 

44,18–34), így József végül megismertetheti magát testvéreivel, és kibékülhetnek (1Móz 45).

Jenei Péter



832025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Emellett azonban egy másik, bár más szemszögből, de nem kevésbé feszült dráma 
is szemünk elé tárul, mely dráma párhuzamosan fut az előbbivel, elválaszthatatlanul 
attól. Ez pedig az egyiptomi tisztviselő (József ) és a héber jövevények (József testvérei) 
érintkezésének drámája, melyben az ilyen természetű érintkezés korabeli protokolljá-
nak zavarba ejtő figyelmen kívül hagyása történik meg, amikor az egyiptomi tisztviselő 
vendégül hívja a héber idegeneket, azaz egy egyiptomi státuszban lévő személy ven-
dégszeretetet gyakorol egy egyiptomi szemszögéből idegen státuszú nép képviselői felé.  
A két egymás számára idegen nép érintkezés-protokolljának sérülése a résztvevők mind-
két csoportjának árulkodó megnyilvánulásaiból derül ki, amely megnyilvánulások ezt a 
vendégszeretet-eseményt drámai feszültséggel töltik meg, már-már botrányos, tragikus 
végkimenetelt vetítenek előre, ami meglepő módon mégis elmarad.

E két párhuzamos dráma József sorsszerű helyzetében és eseményeket irányító sze-
mélyében fonódik össze, mint az egyetlen olyan személy a többoldalú dráma összes sze-
replője között, aki birtokában van a többszörös identitások információjának. A héberek 
(testvérei) szemében ő és udvartartása egyiptomi. József egyiptomi személyzete szemé-
ben József egyiptomi, József testvérei azonban héberek. József az egyetlen, aki tisztában 
van azzal, hogy ő egyiptomi is, de héber is, az előtte álló héberek pedig idegenek, de a 
testvérei is egyben. A vendégszeretet aktusát a héberek felé úgy gyakorolja tehát, mint 
testvérei felé, a rokonság alapján, azonban ezt egyedül ő tudja. Az egyiptomi és héber 
identitású szereplők az információk részleges birtokában József meghívását és vendég-
szeretet-gyakorlatát láthatóan érthetetlennek tartják.

Az ebben a szokatlan helyzetben (egyiptomi vs. héber) gyakorolt vendégszeretet 
zavarba ejtő, korabeli protokollt sértő, érthetetlen voltáról a részleges információk bir-
tokában lévő szereplők következő megnyilvánulásai tanúskodnak: 1.) A meghívottak 
részéről a József meghívását követően ezt olvassuk: „A férfiakat viszont félelem fogta el, 
amiért bevitettek József házába…” Vajon miért fogná el a félelem a meghívottakat, ha 
a vendégszeretet felajánlása protokollszerű lenne? Láthatólag a meghívottak szemében 
a protokoll ellenében történő meghívás negatív reakciót vált ki, és félelmük arról árul-
kodik, hogy valami nem szokványos, ókori gyakorlattól idegen aktus történik itt.27 2.) 
József testvéreinek zavarát az is elárulja, hogy a Józseffel való találkozást követően nem 
a vendégszeretet protokollja szerint, hanem ajándékadásukban és földre borulásukban 
egyfajta úr-szolga protokoll szerint viselkednek. Jobbnak látják az ajándékkal és a földre 
borulásukkal jelezni József felé, hogy tisztában vannak alárendelt helyzetüknek (1Móz 
43,26). Ha vetünk egy pillantást az ószövetségi vendégszeretet rekonstruált protokoll-
jára, akkor nyugtázhatjuk, hogy sem az ajándékozás, sem pedig a földre borulás nem 
része konvencionálisan a vendégszeretet óizráeli protokolljának! Az pedig, hogy később 
újra megismétlik a leborulást, egyértelművé teszi, hogy hová pozícionálják magukat a 
testvérek az egyiptomi Józseffel szemben (1Móz 43,27). 3.) Igen szembetűnő, ahogy 
József a testvéreivel való találkozás után, még a közös étkezést megelőzően kérdezős-

27   �Nyomban félelem keríti hatalmába őket, mert azt feltételezik, hogy biztos a zsákjukban talált pénz 
az oka annak, hogy József házába vitetik őket (1Móz 43,18b–25). Arra semmiképp sem gondolnak, 
hogy József, az egyiptomi, csupán spontán vendégszeretetben részesíti őket.

Az érzelmek bankettje



84 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

ködni kezd a vendégek családtagjai felől, Jákóbról és Benjáminról (1Móz 43,27–29). 
József ezzel megint áthágja a korabeli vendégszeretet protokollját, hiszen az ószövetségi 
vendégszeretet során mellőzni kellett a kérdéseket mind a vendégnek, mind a vendéglá-
tónak. Egy mintaszerű vendéglátó a kérdéseit protokollszerűen a közös étkezés alattra 
vagy utánra halasztotta volna. Azzal, hogy József ezt figyelmen kívül hagyja, újra lélek-
tani nyomás alá helyezi vendégeit. Könnyen elképzelhető, hogy a testvérek illedelmes és 
alázatos feleletei dacára értetlenül állhatnak a kérdések előtt, hacsak nem úgy értelmezik 
ezt, mint egyfajta kihallgatást. 4.) A meghívó közösség, az egyiptomiak részéről indirekt 
módon szintén heves ellenérzés feltételezhető, ami a közös étkezés aktusának megtör-
téntekor a térszervezésben válik nyilvánvalóvá: „…és ezt mondta (József ): Tálaljátok 
fel az ételt! De külön tálaltak neki, külön nekik is, és külön a vele együtt étkező egyip-
tomiaknak is, mert nem volt szabad együtt enniük a héberekkel, mert utálatos az az 
egyiptomiaknak.”28 Vajon lehet-e egyértelműbb módon megfogalmazni, hogy milyen 
volt egy ókori közel-keleti nép gondolkodása a vendégszeretet központi aktusának, a 
közös étkezésnek egy rokoni kapcsolatokon kívüli idegennel való elköltéséről? Nem 
kevesebbel állunk itt szemben, mint a faji szegregáció egy ókori megnyilvánulásának 
ószövetségi irodalmi reprezentációjával.

 Végül József lélektani hadviselésének központi aspektusát jelenti az, ahogy Ben-
jáminnal az egész vendéglátás-esemény alatt kivételezik. Egyrészről József egyedül 
Benjámint szólítja meg kiváltságos hangnemben: amikor „fiam”-nak nevezi, megkü-
lönböztetett figyelemben részesíti. József a többi testvérét közönségesen „férfiak”-nak 
nevezi meg felügyelője előtt (43,16). Másodsorban József a lakoma során Benjámin-
nak ötször annyit vitet, mint testvéreinek (1Móz 43,34). Mindezen megnyilvánulások 
szerves részét képezik József testvérei ellen kieszelt próbáinak, mintegy kíváncsi arra, 
hogy testvérei most hogyan reagálnak arra a kivételezésre, ami ahhoz hasonló, ahogy 
vele kivételezett atyjuk, Jákób. Fontos azt is megfigyelni, hogy Józsefnek a vendégsze-
retet protokollját többszörösen figyelmen kívül hagyó magatartásával elért lélektani 
hadviselése nem csupán testvéreiben keltenek elsöprő érzelmeket: Józsefet ugyanúgy 
intenzív érzelmek kerítik hatalmába, amit alig-alig tud leplezni vendégei előtt.29 Mégis 
azt látjuk, hogy József hajlandó a végsőkig elmenni annak érdekében, hogy megtudja: 
a vele szemben álló testvéreinek milyen szándék lakik a szívében. A feloldás és meg-
békélés az 1Móz 45-ig várat magára, amikor József felfedi identitását testvérei előtt: 
de csak akkor, amikor próbáinak sora kielégítő biztosítékká válnak számára testvérei 
szándékát és lelki fejlődését illetően.

28   �Érdekes megfigyelni a mondat narrációjának a lépcsőzetességét, ahogy fokozatosan, lépésről lépésre, 
teljesen direkt módon nyilvánvalóvá teszi a háttérben húzódó egyiptomi hozzáállás gondolatiságát 
ehhez a paradox vendégszeretet-eseményhez. A leírás így kívánja elérni azt, hogy az olvasó 
kétségkívül megértse, hogy mi is történik itt: 1. közlés: De külön tálaltak neki, külön nekik is, és 
külön a vele együtt étkező egyiptomiaknak is… (olvasó reakciója: Hm, érdekes… Vajon miért???), 
2. közlés: …mert nem volt szabad együtt enniük a héberekkel… (olvasó reakciója: Aha, hát ezért… 
tehát nem volt szabad… De mégis miért???), 3. közlés: …mert utálatos az az egyiptomiaknak… 
(ókori olvasó reakciója: hát persze, ez evidencia; mai olvasó reakciója: sokk és döbbenet).

29   Részletesen lásd: Varga: i. m.

Jenei Péter



852025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Összegzés

E vendégszeretet-leírás nyilvánvalóan zavarba ejtő, korabeli protokollt sértő alaphelyzete 
mellett eltörpül az a tény, hogy ez a vendéglátás a protokollt illetően egyébiránt látszólag 
mintaszerűen megy végbe: nagyvonalú meghívás, lábmosás, bőséges ellátás stb. A történet 
minden szereplője minden bizonnyal tisztában van vele, hogy a gesztus mélyén valami 
szokatlan történik, amely sejtés semmissé teszi a felszínen történő, egyes példaszerű aktu-
sok alapvető pozitív voltát. Talán éppen a teljes információk birtokában egyébként is fölé-
nyi pozícióban lévő József az, aki a legmélységesebben tisztában van azzal, hogy milyen 
lélektani folyamatokat eredményez az a magatartás, ahogy ő a korabeli protokoll szabá-
lyait önkényesen és több renden figyelmen kívül hagyja. A vendégszeretet protokolljának 
mélységes ismeretéről tesz indirekt tanúbizonyságot az a magatartás, ahogy a protokoll 
áthúzogatásából származó rettenetes negatív energiát úgy használja testvérei ellen, hogy 
a tragédia mégis elmarad, és később testvérei lelkének színtiszta valóját éppen ennek az 
általa teremtett lelki tortúrának egymás utáni állomásai fedik fel.

Funkcióját tekintve tehát ez a vendégszeretet-leírás úgy áll előttünk, mint az egyik 
központi jelenet abban a lélektani sorban, amelyet József módszeresen tervel ki annak 
érdekében, hogy testvérei szívének szándéka nyilvánvalóvá váljon számára, mintegy 
kiderítve azt, hogy érdemes-e felfedni identitását azok előtt az emberek előtt, történe-
tesen a testvérei előtt, akik vele a múltban olyan rútul elbántak. Ezen túl a történet az 
ószövetségi vendégszeretet protokolljára nézve egy igazán érdekes adalékkal járul hozzá. 
A történet alapján nehezen feltételezhetjük, hogy a vendégszeretet szokását etnikai és 
(közösségi) hovatartozásbeli korlátokra tekintet nélkül gyakorolták volna az ószövet-
ségi világban. Ószövetségi kontextusban a vendégszeretet szokásának tehát látszólag a 
rokoni, szövetségi kapcsolatokon belül, nem pedig az idegenekkel való viszony ápolá-
sában keresendő a helye.

ABSZTRAKT
Az érzelmek bankettje. A vendégszeretet-epizód (1Móz 43,15–44,3) szerepe 
József és testvérei újratalálkozásának leírásaiban (1Móz 42–45)	

A József-történetek (1Móz 37–50) centrumában elhelyezkedő 1Móz 43,15–44,3 egy 
igen izgalmas vendégszeretet-leírást tár elénk, amely József és testvérei újratalálkozása 
leírásainak (1Móz 42–45) szintén központi részét képezi. József lélektani próbák sorát 
veti ki testvéreire, hogy meglássa, vajon mi van a szívükben, és vajon megbánták-e azt, 
ahogy vele cselekedtek. E próbák sorozatának centrális története az a leírás, amelyben 
József vendégül látja testvéreit Egyiptomban. A fő kérdés az, hogy vajon milyen szerepet 
játszik ez a vendégszeretet-leírás abban a lélektani hadviselés-sorozatban, amelyet József 
testvérei ellen folytat? Továbbá: egy alapvetően pozitív érzelmi töltetű szokás (vendég-
szeretet) ebben a konkrét esetben hogyan fordulhat át József kezében a félelemkeltés 
eszközévé, annak érdekében, hogy testvérei szándékát kifürkészhesse, és bűnvallásukat 
kikényszerítse? E tanulmány létjogosultságát egyrészről az adja, hogy a József-történe-

Az érzelmek bankettje



86 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

tekkel kapcsolatos hazai szaktudományos irodalom szórványosnak mondható, másod-
sorban pedig a vizsgált szakasznak az ószövetségi vendégszeretet szokása felőli olvasatára 
eddig még nem került sor.

Kulcsszavak: József-történetek, 1Móz 37–50, vendégszeretet, 1Móz 43,15–44,3, 
érzelem

ABSTRACT
The banquet of emotions. The function of the hospitality scene (Gen 43:15–
44:3) in the stories of reunion (Gen 42–45)

Located at the heart of the Joseph-cycle (Gen 37–50), Gen 43:15–44:3 presents a very 
exciting description of hospitality, which is also central to the stories of the reunion 
of Joseph and his brothers (Gen 42–45). Joseph subjects his brothers to a series of 
psychological tests in order to see what is in their hearts and whether they repent of the 
way they treated him. The central story of this series of tests is the description of Joseph 
hosting his brothers in Egypt. The main question is what role does this description 
of hospitality play in the series of psychological warfare that Joseph waged against his 
brothers? Furthermore, how can a custom (hospitality) with a fundamentally positive 
emotional charge in this specific case turn into a tool of fear-mongering in Joseph’s 
hands, in order to probe his brothers’ intentions and force them to confess their sins? 
The raison d’être of this study is, on the one hand, that the Hungarian scholarly literature 
related to the Joseph-cycle is sparse, and, secondly, that the section under examination 
has not been read from the perspective of Old Testament hospitality.

Keywords: Joseph-cycle, Gen 37–50, custom of hospitality, Gen 43:15–44:3, 
emotions

Jenei Péter



872025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Bevezetés

Kiemelt szándékom volt, hogy a dolgozat 
kézzelfogható legyen: ne csupán elméleti 
elemzésként jelenjen meg, hanem valódi 
alkalmazási lehetőségeket kínáló kutatás-
ként a lelkigondozás, a pedagógia és a szín-
padi szerepalkotás vonatkozásában. Ezt a 
megközelítést a színházművészeti képzett-
ségem biztosította.

Peter Brook, a színházművészet egyik, 
ha nem a legnagyobb 20. századi alakja 
ekképpen fogalmaz e művészeti ágról:  

„A színház mindenekelőtt az élet… igazá-
ból csak az érdekelhet bennünket, ami az 
élet része, a szó lehető legtágabb értelmé-
ben.”1 Úgy véli, hogy a színpadi és a valós 
élet között ha nem lenne semmilyen csekély 
különbség, a színház önmagában veszítené 
értelmét. Ha pedig elfogadjuk, hogy a szín-
padon történő élet exponáltabb, konkrétabb, 
akkor egyszerre tűnik ugyanannak és mégis 
egy kissé különbözőnek a kettő. Egyszerű-
sítve: a színpadi élet azért intenzívebb, mint 
a mindennapi, mert sűrítettebb – térben, 
időben, kifejezésekben, tettekben, érzések-
ben. Ez a felismerés ösztönzött arra, hogy ne 
csupán szövegközpontú bibliamagyarázatot 
alkalmazzak, hanem az emberi tapasztalás 
oldaláról vizsgáljam meg Jób könyvét.

Szergejevics Sztanyiszlavszkij (1863–
1938), orosz származású színész és rendező 
forradalmasítja a színházművészetet. Az ő 
rendszere leegyszerűsítve arra ösztökélte 
a színészeket, hogy az eljátszott karakter 
érzelmeit teljes lénnyel átéljék, azaz mind 
testi, mind pszichés szinten. Egyszóval 
érzelmi kreativitásra nevelte a művészeket. 
Az addigi felületes színházi játékot életsze-

1	  �Brook, Peter: Az unalom a vég, ford. Harangi 
Mária, Drámapedagógiai Magazin, 8. évfolyam, 
1998/2, 4–8.

TANULMÁNYOK

Kányádi György

JÓB MINT SZENVEDŐ 
PROTAGONISTA.

ELEMZÉS A SZÍNÉSZI 
KARAKTERALKOTÁS 
PERSPEKTÍVÁJÁBÓL

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.6

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.6


88 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Kányádi György

rűbbé alakította. A pszichológiai megközelítést részesítette előnyben. Ez önmagában 
azt tartalmazta, hogy a színészeivel közösen, akár hónapokig is elemezte a kiválasztott 
drámai szereplőit. 

E módszer perspektívája segített még konkrétabbá tenni a tanulmány keretét, ami 
nem más, mint a drámai karakter részletes elemzése. Mivel a Biblia könyvei között 
nincs konkrétan olyan alkotás, amely ebbe a műnembe beleillik, teljes mértékben vilá-
gossá vált, hogy elértem azt a határt, ahol csakis hipotetikusan elemezhetek. Így újabb 
instrukciókra lett szükség. Emiatt nem a Bibliától indultam a dráma műneme irányába, 
hanem fordítva. A következő kulcs az időszak meghatározása volt. Mivel a Szentírást 
alkotó könyvek egy részének a keletkezési ideje az ókori görög színjátszás elejével van 
átfedésben, ezért sikerült a műnemet műfajjá szűkíteni, ami nem más, mint a tragédia. 
És ha már a görög klasszika, akkor csakis Arisztotelész definíciójára támaszkodhatok, 
amely szerint a tragédia „befejezett és meghatározott terjedelmű cselekmény utánzása, 
megízesített nyelvezettel, amelynek egyes elemei külön-külön kerülnek alkalmazásra 
az egyes részekben; a szereplők cselekedeteivel – és nem elbeszélés útján –, a részvét és 
a félelem felkeltése által éri el az ilyenfajta szenvedélyektől való megszabadulást.”2 És 
persze ott vannak a műfaj fontosabb alapismérvei is: katarzis, azaz a félelem és szána-
lom általi megtisztulás, hamartia, azaz a protagonista azon cselekedete, amely kataszt-
rófához vezet, hübrisz, vagyis a főhős büszke magatartása, amely által nem figyelve az 
intő jelekre, kitartva a saját elmélete mellett nem tántorodik meg, nem menekül el a 
probléma, illetve a patosz, a tragédia által közvetített szenvedés. Patrice Pavis a tragédia 
alapszekvenciáját így foglalta össze: „müthosz a mimezis praxisa, mely a pátoszon át 
eljut a felismerésig”,3 másképp megfogalmazva ez annyit jelent, a tragikus esemény a 
szenvedésekből megszülető cselekedetek utánzása az egymás és a probléma valódi for-
rásának felismeréséig. Ha megfigyeljük, Arisztotelész egyszerre tekint úgy a tragédiára, 
mint irodalmi alkotás és színjáték, nem választja szét egymástól. Mivel a műfaj egyik 
fő ismérve a szenvedés, Jób könyve azonnal kézenfekvővé vált. Csak elősegítette az elő-
menetelt az a tény, hogy a bibliai bölcsességirodalom eme műve szinte teljes egészében 
dialógusokból áll, akárcsak bármelyik drámai műfaj.  

A színészi szerepformálás nézőpontjának bevonása nem művészeti öncél. Hanem 
lehetőség arra, hogy Jób alakja mélységeiben váljon vizsgálhatóvá, s ez a megközelítés a 
szerepalkotáson túl a lelkigondozás és pedagógiai gyakorlatok számára is támpontokat 
kínálhat. Így a drámai elemzés már nem egyszerűen olyan eszközzé válik, amivel Jób 
érzelmi és gondolati folyamatai ma is érthetőek és átélhetőek.

Lehet-e tragédia Jób könyve?

Ariel Hirschfeld Is the Book of Job a tragedy? című átfogó és összegző kutatásából kiderül, 
hogy három kritikus is elutasítja annak a lehetőségét, hogy tragédiaként olvassuk Jób 

2	  �Pavis, Patrice: Színházi szótár, ford. Gulyás Adrienn – Molnár Zsófia – Rideg Zsófia – Sepsi 
Enikő, Budapest, L’Harmattan Kiadó, 2006, 457.

3	  Uo.



892025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspektívájából
 

könyvét: Barukh Kurzweil, Isaiah Leibowitz és George Steiner.4 Kurzweil a Biblia és a 
klasszikus tragédia közötti kapcsolat szembenállásában lát akadályt, sőt kijelenti, hogy 
csak akkor lehetünk képesek tragikus hősként tekinteni Jóbra, ha a szöveg szakralitása 
fölött szemet hunynánk. Ezen kívül kizárva a tragikumot a monoteista vallások köréből, 
a judaizmus és a hellenizmus közti szakadékra mutat rá. Az apologetikai és a kulturális 
antropológiai szempontok mellett Arisztotelész Poétikájának 13. részén5 alapuló tra-
gikus elemre hivatkozva is cáfolatot tesz. Ezen állítása szerint a tragikus hős nem lehet 
közel tökéletes, mert aláásná az olvasó azonosulását vele, így pedig a katarzis élménye 
megszűnik. Mivel pedig Jób „feddhetetlen, igaz, istenfélő vala és bűn-gyűlölő” (Jób 
1,1), nem tekinthető tragikus hősnek. Hirschfeld felhívja a figyelmet, hogy Kurzweil 
anélkül veszi Arisztotelész követelményét bizonyítékként, hogy elismerné a kritérium 
azon feltételezését, miszerint a tragédia célja a katarzis. Emellett rávilágít arra is, hogy a 
Poétikából kiemelt részlet nem a szerkezettel foglalkozik, hanem az abba illeszkedő mű 
megválasztásával: „Aristotle is trying to establish the precise prescription for various 
emotional responses, while correlating them to a precise index of theatrical effects, 
measuring each in terms of the other.”6 Azaz: Arisztotelész megpróbálja meghatározni 
a különböző érzelmi reakciók pontos előírását, miközben ezeket a színházi hatások 
pontos indexével hozza összefüggésbe, és mindegyiket a másikhoz viszonyítva méri.

A másik két kritikus, Leibowitz és Steiner álláspontja azonosul Kurzaweilével: elutasít-
ják Jób könyvének tragédiaként való értelmezését. Bibliai szempontból indulnak ki, amely-
ben az ember és Isten közötti kapcsolat fontosság. Míg Leibowitz e kapcsolat teológiai 
aspektusára fókuszál, addig Steiner a szenvedés és tragédia filozófiai aspektusait emeli ki.

Hirschfeld, folytatva tanulmányát a teológiai állítások mellett, ugyanúgy kitér a 
filozófia diszciplínájának szemszögére is. Nem cáfolja a bibliai és a görög istenkép 
között lévő különbséget, de ami az én tanulmányom szemszögéből fontosabb lehet, 
az nem más, mint a tragédia szükséges elemei, a hübris (gőgösség, büszkeség), illetve a 
diké (egyensúly, igazságosság) kiemelése. A szerző azt a következtetést vonja le, hogy a 
hübrisz–diké szekvenciája egyedi módon van ábrázolva a Jób könyvében, nyomatéko-
sítva az ember szenvedésének és a személyiség fejlődésének kapcsolatát.

Alkalmazott módszer

Ebben a tanulmányban azt a feltevést követem – nem mint bizonyítandó igazságot, 
inkább módszertani eszközként –, hogy Jób könyve metaforikusan olvasható tragédi-
aként. Nem műfaji besorolásról van szó, hanem inkább arról, hogy a szenvedés, a belső 
szétesés, a kérdezés és az átalakulás folyamatát úgy próbálom végigkövetni, mintha egy 
drámai szereplő útját néznénk. A bibliai irodalom természetesen nem része a klasszikus 

4	  �Hirschfeld, Ariel: Is the Book of Job a Tragedy?, in Batnitzky, Lora – Pardes, Ilana (eds.): The Book 
of Job: Aesthetics, Ethics, Hermeneutics, Berlin – München – Boston, De Gruyter, 2015, 9–36, 11–17. 

5	  �Arisztotelész: Poétika, ford. Sarkady János, Budapest, Kossuth Kiadó, 1994, URL:  https://mek.
oszk.hu/00300/00315/00315.htm Utolsó letöltés: 2024. 04. 20.

6	  Hirschfeld: i. m., 13.

https://mek.oszk.hu/00300/00315/00315.htm
https://mek.oszk.hu/00300/00315/00315.htm


90 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

drámai műfajoknak, szóval a tragédia felől közelíteni hozzá leginkább csak feltétele-
zések alapján, kísérletként lehet. Nem célom, hogy Jób könyvét a görög tragédiák sza-
bályrendszerébe erőltessük. Inkább azt keresem, hogyan segíthet egy színész eszköztára 
megérteni Jób emberi és érzelmi útját.

A tanulmány korábbi változatában Szophoklész Oidipusz király című tragédiája 
még referenciaként szerepelt. Most nem elemzem részletesen azt a tragédiát, és nem is 
próbálok szerkezeti vagy tematikus párhuzamot vonni a két mű között. Fontos tisztázni, 
hogy a tragédia csak színházi szempontból, mint egy izgalmas olvasati lehetőség jelenik 
meg, nem, pedig kulturális vagy irodalmi összevetésként. Ez a nézőpont lehetőséget 
ad arra, hogy Jóbra mint egy színpadi alakra tekinthessünk, akinek tettei, reakciói és 
belső érzelmi harcai szinte „eljátszhatóvá” válnak. A lényeg, hogy a szenvedő főhőst 
olyan emberi mélységben mutassam meg, amely egy színész számára is értelmezhető, 
átélhető és megragadható. Mivel a téma ilyen megközelítésével eddig még nem talál-
koztam, ezért elsősorban saját szövegelemzésre alapozok, ami magyarázatot adhat a 
felhasznált irodalom tételeinek szerény számára.

Jób karakterelemzése

„Ha valaki egyaránt érdeklődik a Biblia és az irodalom iránt, annak előbb-utóbb önkén-
telenül is minden gondolata a Jób könyve körül fog forogni”7 – idézi Northrop Frye 
gondolatát Zsengellér József. Azt is megtudhatjuk, hogy irodalmi téren számos mű 
figyelmet fordít Jób könyvére. Említést tesz például Goethe Faustjáról, Camus A lázadó 
ember vagy Kafka A per című művéről. Ezen kívül megtudhatjuk, hogy más művészeti 
ágakra is ugyanúgy hatást gyakorolt, mint például Rembrandt festményére és Blake 
rézkarcára, Händel Messiásában pedig a Jób bizonyságtétele csendül fel. Jób könyvéről 
elmondható tehát, hogy számos alkotó számára jelentett számottevő inspirációs forrást.

Bár a karakterelemzésben főként Jób replikáit próbálom elemezni, mégsem vet-
hetem el azt a tényt, hogy a keretet adó kezdő részekben konkrét jellemzőket is talál-
hatunk Jóbról, hisz ez ad egy szilárd karakterisztikai kiindulópontot a dialógusokkal 
kezdődő cselekményhez. Fontos az is, hogy a barátok megnyilvánulásainak szerkezete 
következetes. Két részre oszthatóak. Míg az első felében Jóbot próbálják változó habi-
tusokkal minősíteni, a második egység mondanivalója standard: Isten nem bünteti 
meg az ártatlanokat, ezáltal Jób legyen jóhiszemű, és vallja meg, hogy ő is egy bűnös 
ember. A barátok beszédei nincsenek részletesen elemezve, mivel a fő hangsúly Jób jel-
legzetes vonásain, viselkedésén van, de fontosak, mivel Jób megszólalásai nem mind 
önmagukban érvényesek, hanem szoros relációban van az őt ért vádakkal is. Ezen reak-
ciók újszerűen világíthatnak rá habitusára, jelezhetik emocionális állapotát, vagy csak 
megerősíthet korábbi megállapításokat.

A kerettörténet prológusi részében megfigyelhetjük, hogy az első csapás után Jób 
reakciója máris Isten kijelentését támasztja alá, azaz hogy feddhetetlen. Emellet az, 

7	  �Zsengellér József: Jób könyve, in Pecsuk Ottó (szerk.): Biblaiismereti kézikönyv, Budapest, Kálvin 
Kiadó, 2016, 205–210, 210.

Kányádi György



912025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

hogy megszaggatja köntösét, fejét megborotválva és földre borul, az alázatosságát tárja 
elénk. Az első rész 21. versében ezt még szóban is megerősíti: „Mezítelen jöttem ki az 
én anyámnak méhéből, és mezítelen térek oda vissza. Az Úr adta, az Úr vette el. Áldott 
egyen az Úrnak neve!”

A második fogadás utáni fázisban mintha ez megismétlődne, és eme jó tulajdon-
ságai hatványozottabbak lennének, hisz a teljes testét elöntő fekély irritálja. Egy cse-
répdarabbal próbál a kínzó testi viszketegségen enyhíteni. Ebben az állapotában fordul 
felé felesége azzal a kéréssel, hogy átkozza el az Istent, sőt halálát kívánja. Jób még így 
is kitart hitében, és a sokat hallhatott „Ha már a jót elvettük Istentől, a rosszat nem 
vennők-é el?” (2,10) mondattal felel élettársa kérésére. Hogy sajnálta-e férjét, és nem 
akarta látni szenvedését, vagy egyszerűen csak nem volt képes a beteg élettárs tudatával 
együttélni, és ezek miatt intézte e meghökkentő szavakat Jóbhoz, nem lehet tudni. De 
Jób, a betegség állapotában hűséges maradva Teremtőjéhez, ironikus viszontválasszal 
reagált. Feddhetetlensége nem csorbult, hanem inkább példát állított a teljesen egész-
séges feleség számára.

Ezt követően megérkezik három barátja, hogy „bánkódjanak vele és vigasztalják őt” 
(2,11). A Septuagintában így olvashatjuk: καὶ παρεγένοντο πρὸς αὐτὸν ὁμοθυμαδὸν 
τοῦ παρακαλέσαι καὶ ἐπισκέψασθαι αὐτόν (2:11 BGT). Α παρακαλέσαι – παρακαλέω 
jelentései: „magához szólít, segítségül hív, felszólít, buzdít, sürget, int, kér, lelkére beszél, 
kedvesen beszél valakivel, jó szava van valakihez”.8 Azért is érdemes kiemelni ezt a szót, 
mert a barátok megjelenésének kontextusa magában hordozza az empátiát, az ember-
séges közeledést, vagy akár a bajtársiasságot. A későbbiekben pedig pontosan azt figyel-
hetjük meg, ahogyan Jób mégis ezt a fajta közeledést hiányolja Elifáz, Bildád és Cófár 
részéről – többször is hangot ad ennek az igényének. Sőt a legelrettentőbb pillanat a 
22. részben olvasható, mikor is Elifáz már személyeskedő vádakkal illeti beteg barátját.

Miután távolról meglátják, hangosan zokogni kezdenek, és hasonlóképpen meg-
szaggatják ruháikat, illetve port hintenek fejükre. A 13. vers arról informál, hogy Jób 
fájdalmainak okán egy szót nem szólva „ülnek vele hét napon és hét éjszakán” át. Pat-
rice Pavis színházteoretikus Színházi szótár című könyvében olvashatunk A megfejthető 
csöndről, amelyet ekképp ír körül: „Az elfojtott szó lélektanilag értelmezhető csöndje 

„ Általában nagyjából kivehető, mit nem akar a szereplő kimondani, a darab pedig a 
kimondatlan és a kitalálható dolgok kettősségén nyugszik; a szöveg »értelme« a kimon-
dottat a kimondatlantól elválasztó ellentétmegfejtésében rejlik.”9 A barátok hétnapos 
csendjében, ha jobban belegondolunk, valószínűleg van valamilyen belső feszültség. 
Főként, hogy ok-okozati összefüggés miatt alakul ki a némaság: „nem szóla egy szót 
egyik sem, mert látják vala, hogy igen nagy az ő fájdalma” (2,13).

A fenti gondolatot megerősíti a „cselekmény” kezdése. Jób az első megszólalásá-
ban máris nagy felütéssel indít. Egész pontosan a 3. rész 3-tól 9-ig terjedő versekben 
Jób a kínzó fájdalmából születő haraggal átkozza meg saját születésének a napját. Nagy 
kontrasztot figyelhetünk meg az eddigi állapota és a megszólalása között. Már a kezdeti 

8	  �Dr. Varga Zsigmond J.: Újszövetségi görög-magyar szótár, Budapest, Kálvin Kiadó, 1994, 733–734.
9	  Pavis: i. m., 75.

Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspektívájából
 



92 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

kijelentéseivel eléri azt, hogy egy pozitív tulajdonságokkal (alázatosság, magabiztosság) 
rendelkező ember képe összetörjön, és negatív jelzőket öltsön magára. Panaszló hangvé-
tele, a dühből fakadó kirohanásai beárnyékolják hitbeli stabilitását. Az igazságérzetéhez 
tartozó görcsös ragaszkodása üti fel a kételkedést barátaiban. A valóság – fekélyek – és 
Jób állítása számukra ellentmondásos.

Rögtön az átkozódás után, ahogyan a saját születése fölött értetlenkedését bur-
kolt feszültség jellemzi (10–16. versek). Önnön életének megkérdőjelezése után Isten 
tettei kerülnek a zavarodott kérdések körébe (20. verstől), majd láthatjuk, ahogyan az 
eddigi megpróbáltatásokban higgadt Jóbon úrrá lesz a félelem: „Mert a mitől remegve 
rettegtem, az jöve reám, és a mitől rettegtem, az esék rajtam” (3,25). Itt felmerül egy 
karakteréhez illő kérdés. Az 1. rész 5. verséből tudjuk azt, hogy folyamatosan áldozato-
kat mutatott be az ő gyermekeiért is. De akkor mi is az a φόβος (3:25 BGT) – félelem 
–, amelytől hatványozottan rettegett? Ergo Isten büntetésének elkerülése végett tette 
ezeket? Jób megszólalásait a panaszos hangnem jellemzi. Az a tény, hogy egy biztonsá-
gosnak hitt környezetet talál, és úgymond közönsége van, megengedi magának ezen 
gondolatok kimondását.

Ahogy korábban már említettem, a barátok megszólalásának elemzése csak az 
irányadás szintjéig jut el. Elifáz (a 4–5. részekben) empátiával próbál megszólalni, Jób 
erényeit kiemelve, majd azt ecsetelve, hogy Isten az ártatlanokat nem bünteti meg. 
Tényleges biztatással próbálja Jóbot inteni, és felhívni valamire a figyelmét. Ezt a feje-
zetet azért fontos kiemelni, mert a beteg makacssága szó szerint fellázítja barátját az 
utolsó megszólalásánál (22. rész), és ezen mondatait már bántalmazásként használja.

Jób reakciója visszás (5. rész), hisz válaszának kezdőmondatai nem igazán reagál-
nak Elifáz szólamára. Bosszús lelkiállapotára hivatkozik meggondolatlan kijelentéseiért. 
Megszólalása panaszos hangot kap: „Oh, ha az én bosszankodásomat mérlegre vetnék, 
és az én nyomorúságomat vele együtt tennék a fontba! 3Bizony súlyosabb ez a tenger 
fövenyénél; azért balgatagok az én szavaim.” (5,2-3)

A kapott feddésre védekezésképp visszatámad. Az eddig történtek alapján Jób hang-
vétele jogtalannak tűnik. A 6. rész 14–27. verseiben haszonlesőnek titulálja barátait – 
úgy, hogy eddig csak az egyikőjük szólalt meg –, és hogy a védőfalat még vastagabbra 
építhesse, súlytalannak nyilvánítja kirohanását: „Szavak ostorozására készültök-é? 
Hiszen a szélnek valók a kétségbeesettnek szavai!” (6,6) A feddése befejeztével mégis 
józan gondolkodásáról és objektivitásáról árulkodnak megnyilvánulásai. A saját igazsá-
gát tartva, az érzelmi túlfűtöttsége ellenére kéri barátai bizalmát és az igaz beszédet: „…
szemetekbe csak nem hazudom? Kezdjétek újra kérlek, ne legyen hamisság” (6,28b-29).

Az ezt követő 7. rész 12. versétől Jób reakciója a fenyegetettség érzését sugallja: 
„Tenger vagyok-é én, avagy czethal, hogy őrt állítasz ellenem? Mikor azt gondolom, 
megvigasztal engem az én nyoszolyám, megkönnyebbíti panaszolkodásomat az én 
ágyasházam: Akkor álmokkal rettentesz meg engem és látásokkal háborítasz meg 
engem” (7,12-14). Mindez a 20. versben éri el a tetőpontját: „Vétkeztem! Mit csele-
kedjem én néked, oh embereknek őrizője? Mért tettél ki czéltáblául magadnak? Mért 
legyek magamnak is terhére.” (7,20) Fontosnak véli magát, hisz mi másért foglalkozna 

Kányádi György



932025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

vele Isten? A probléma pontosabban az, hogy miért épp így? Jób ezzel önmagának 
mond ellent, mikoris még a kezdetekben úgy válaszol a feleségének, hogy „Ha már a 
jót elvettük Istentől, a rosszat nem vennők-é el?” (2,10)

Az ezt követő 8. részben a második felszólaló barát, Bildád röviden kérdőre vonja, 
hogy még meddig fogja folytatni a panaszkodást, majd bűnbocsánatot ajánl megol-
dásként Jóbnak (5. verstől), és megjegyzi: „Ímé az Isten nem veti meg az ártatlant, de 
a gonoszoknak sem ád előmenetelt.” (8,31)

Jób válasza (9. rész) megnyugtatóan kezdődik, hisz olyan érzést kelt, mint akiben 
az alázatosság még ugyanúgy jelen van, és talán fontolóra veszi Bildád ajánlatát: „Igaz, 
jól tudom, hogy így van; hogyan is lehetne igaz a halandó ember Istennél?” (9,2) Az, 
hogy beismeri azt a tényt, hogy az ember sohasem lesz egyenlő Istennel, nem megkön�-
nyebbülést okoz benne, hanem inkább a hiábavalóságot hangsúlyozza. A folyamatos 
pereskedése nem sugallja az alázatosságát. Sőt, bármennyire is gondolja, hogy igaza 
van, mégis feltételhez szabná az Istennel való vitáját, csakis az erőviszonyok kiegyen-
lítettségében látja az értelmét: „Venné csak el rólam az ő veszszejét, és az ő rettentésé-
vel ne rettegtetne engem: Akkor szólanék és nem félnék tőle: mert nem így vagyok én 
magammal!” (9,34-35)

A 10. fejezetben, mivel nem érti szenvedésének okát, burkolt feszültséggel teli kér-
désekkel fejezi ki haragját az egyenlőtlenség miatt: „Testi szemeid vannak-é néked, és 
úgy látsz-é te, a mint halandó lát?  Mint a halandónak napjai, olyanok-é a te napjaid, 
avagy a te éveid, mint az embernek napjai?” (10,4-5) Azzal, hogy így kérdőjelezi meg 
Isten döntését, már-már azt is gondolhatnánk, hogy Jób gőgösségének az sem okoz 
problémát, ha korlátozottabbnak tartja az Urat. Tehetetlenségéről ad számot, mikor 
úgy fogalmaz: „Jól tudod te azt, hogy én nem vagyok gonosz, még sincs, a ki kezedből 
kiszabadítson! Kezeid formáltak engem és készítének engem egészen köröskörül, és 
mégis megrontasz engem?!” (10,7-8), és ebben az állapotában már az sem áll távol tőle, 
hogy zsaroljon: „Emlékezzél, kérlek, hogy mint valami agyagedényt, úgy készítettél 
engem, és ismét porrá tennél engem?” (10,9)

Jób egyik érzelmi állapotból esik át a másikba. Míg a 15. versben ismételten arról 
beszél, hogy minden mindegy, a 20–22. versekben megint türelmetlen. Megfigyelhet-
jük emellett azt is, hogy a beszédmódja fokozott önbizalmat tükröz.

Ezt a barátok is szépen lassan átveszik, és lassan olybá tűnik, mintha mindenki 
csak a maga igazságát szajkózná folyamatosan. Ez a habitus ott válik nyilvánvalóvá, 
hogy Jób Cófár első beszédére rögtön így reagál a 12. részben: „Bizonyára ti magatok 
vagytok a nép, és veletek kihal a bölcsesség! Nékem is van annyi eszem, mint néktek, 
és nem vagyok alábbvaló nálatok, és ki ne tudna ilyenféléket?” (12,2-3) Ahogy „nagy-
vonalúan” rendet tesz az egók között, kijelentésével ismét középpontba emeli önmagát: 
míg a gonoszoknak semmi okuk nincs az aggodalomra, addig számára nincs lehetőség 
a nyugalomra. Nyilatkozik a megszokott világrendről, Isten hatalmasságáról, és arról 
is számot ad, hogy az Úr önellentmondásos dolgokat is tesz. Mintha egy pillanatra az 
Isten tetteinek vádlójából Isten védőügyvédjévé válna.

Ezt követően a 13. rész elején kioktató jelleggel beszél barátaihoz, és szinte meg-

Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspektívájából
 



94 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

ismétli a 7. részben elmondott vágyát: per Istennel. „Csak kettőt ne cselekedj velem, 
szined elől akkor nem rejtőzöm el. Vedd le rólam kezedet, és a te rettentésed ne rettentsen 
engem. Azután szólíts és én felelek, avagy én szólok hozzád és te válaszolj.” (13,20-22)

Ugyanúgy a hiábavalóság is mint ismétlő formula jelenik meg. Míg eddig foszlá-
nyokban beszélt az élet reménytelensége, értelmetlensége miatt, most egy egész fejezet-
ben erről panaszkodik a 14. részben. A terjedelem növelésével történő fokozás erősíti 
Jób lemondó magatartását.

A barátok megszólalásai között is érzékelhetünk különbséget úgy megfogalma-
zásban, mint minőségben vagy gondolatiságban. E szavak elemzése a tulajdonságaik, 
érzelmi világuk felgöngyölítésében segítene. Mivel a tanulmány középpontjában Jób 
áll, ezért részben elhanyagolható, de részben van elkerülésre nem ajánlott relevancia – 
egy egyszerű közös pont, a vágyuk. Megfigyelhető, hogy a barátok leginkább indirekt 
módon – Cófár mint harmadik megszólaló, aki eddig több panaszszót hallott, már 
direktebben vádol – próbálták Jóbnak felhívni a figyelmét arra, hogy halandó, így nem 
ítélkezhet úgy, mint Isten. A céljuk tehát közös. El szeretnék érni, hogy fekélyektől 
szenvedő barátjuk jobb belátásra jusson, azaz ő mondja ki saját maga felett az ítéletet: 
bűnös. A hármuk vágya és Jób folyamatos ellenállása fokozza a kedélyeket. A máso-
dik körben már egy fokkal direktebben, ironikusabban, durvábban szólnak Jóbhoz. 
A fölényes viselkedése a toleranciaszintjük határát lépi át. Mi sem bizonyítja jobban, 
mint Elifáz szavai a 15. részben: „Te születtél-é az első embernek; elébb formáltattál-é, 
mint a halmok?  Az Isten tanácsában hallgatóztál-é, és a bölcseséget magadhoz ragad-
tad-é?  Mit tudsz te, a mit mi nem tudunk, és mit értesz olyat, a mi nálunk nem volna 
meg?” (15,7-9)

A válaszrészben Jób azzal, ahogy a vele együttlévők korholását önmagának is mond-
hatná, a barátok kommunikációs technikáját használva tükröt állít, és így próbálja 
ismételten elmondani, hogy együttérzésre van szüksége. A saját szemszögét próbálja 
megértetni velük, de ezzel ellentétben pontosan ő az, aki nem képes megértést tanú-
sítani, hisz nem érti Elifáz érzelmi kifakadását. „Vége lesz-é már a szeles beszédeknek, 
avagy mi ingerel téged, hogy így felelsz? Én is szólhatnék úgy mint ti, csak volna a ti 
lelketek az én lelkem helyén! Szavakat fonhatnék össze ellenetek; csóválhatnám miat-
tatok a fejemet; Erősíthetnélek titeket csak a szájammal és ajakim mozgása kevesbítené 
fájdalmatokat.” (16,3-5) Fel tehetjük azt a kérdést is, hogy egész konkrétan mit is vár 
el Jób? Az igazát ismételgeti, és folyamatosan panaszkodik. Nem teljesen érthető, hogy 
érzelmi támogatásra van szüksége, vagy a gondolatiság szintjén egyetértésre.

A 6–8. versekben, mint eddig, Jób az Úrhoz szól, de mindezután már harmadik 
személyben beszél az Istenről élete viszonylatában. A kifejezésének modora kezd vál-
tozni. Összefoglalóan ismétli az eddig elmondott gondolatait, mintha mély levertsé-
get tükrözne. Úgy tűnik, hogy a halálérzet közeledése már nem csak gondolati szinten 
vált valóságossá: „Orczám a sírástól kivörösödött, szempilláimra a halál árnyéka szállt” 
(16,16). Sőt, ő nyilvánítja ki a fent említetteket: „Lelkem meghanyatlott, napjaim 
elfogynak, vár rám a sír.” (16,23)

A 17. részben csúcsosodik ki ez a modorbeli változás. A formula ugyanaz, Isten-

Kányádi György



952025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

hez szól, majd önmaga állapotáról beszél. A panaszos beszédmódja mintha fokozódna.  
A halál tematikája a meg nem értettségből fakad. Szavai a magány élményét hangsú-
lyozzák, számára már nincs remény. Már az emberek között sincs, akihez kapcsolódnia. 
Groteszk kifejezésekkel fejti ki mindezt: „Ha reménykedem is, a sír már az én házam, a 
sötétségben vetettem az én ágyamat. A sírnak mondom: Te vagy az én atyám; a férgek-
nek pedig: Ti vagytok az én anyám és néném. Hol tehát az én reménységem, ki törődik 
az én reménységemmel? Leszáll az majd a sír üregébe, velem együtt nyugoszik a porban.” 
(17,12-15) Mintha elkezdődött volna valamilyen változás Jóbban.

Bildád második beszéde kezdetén bár megértésre ösztönzi a többieket – „Értsétek 
meg a dolgot, azután szóljunk” (18,2b) –, Jób haláltematikájára az istentelen emberek 
vesztének körülírásával válaszol.

A 19. rész kezdetén ismét korholja barátait erősködésükért, majd ismételten 
panaszra nyílnak ajkai. Majd olybá tűnik, hogy Jób, aki folyamatos panaszos hangne-
met üt meg, egyszer csak bizonyságot tesz: „Mert én tudom, hogy az én megváltóm 
él, és utoljára az én porom felett megáll. És miután ezt a bőrömet megrágják, testem 
nélkül látom meg az Istent.” (19,25-26) Az eddigi halálvárakozásnak teljes mérték-
ben más aspektusából tekint ki. Az Istenbe vetett bizalom, harag nélkül, ha csak pár 
mondat erejéig is, de kibuggyan. Az előző megszólalásában érzékelhető változás kezd 
reálissá válni. Ámbár szorosan kapcsolódik hozzá a barátai irányába történő ismétlő 
kitekintés, és az általa vélt „hajtóvadászat” ellen hármójuk fegyverét veszi kézbe. Görbe 
tükröt állít eléjük: „A kit magam látok meg magamnak; az én szemeim látják meg, nem 
más. Az én veséim megemésztettek én bennem; Mert ezt mondjátok: Hogyan fogjuk 
őt üldözni! látva, hogy a dolog gyökere én bennem rejlik. Féljetek a fegyvertől, mert a 
fegyver a bűnök miatt való büntetés, hogy megtudjátok, hogy van ítélet!” (19,27-29)

A változás érzete ismét megerősítést nyer, ahogyan Jób Cófár második beszédére reagál. 
Ugyanis e barát, ha ironikusan és indirekten a fekélyes szenvedőre utal, arról nyilvánul meg, 
hogy az istentelenek élete nem tart sokáig, sőt büntetésüket még földi létük alatt megkap-
ják. Nem téveszthet meg az a tény, hogy a címzett ismételten rejtett, Cófár álláspontjának 
kibontása súlyos, ami arra ad következtetési lehetőséget, hogy Jób idézőjeles fenyegetésére 
akar viszontválaszt adni. Ez a konklúzió azt sugallja, hogy a párhuzamos beszédek ideje lejárt. 
Az eddigi ego-harc, ami személyes igazságok ismétlődő hangsúlyozásával és egymás monda-
nivalójának semmibe vételével itatódott át, most úgy tűnik, megszűnőben van.

Egymás mondanivalójából indulnak ki, amit még az is erősít, hogy Jób a Cófár 
által felvetett tematikára válaszol, és foglal el vele kapcsolatban álláspontot – 21. rész.  
A jómódú élettel rendelkező gonosz emberek eseteinek sorolásával kétségbe vonja 
barátja tézisét, és a témán belül határolódik el ezektől az emberektől: „Mindazáltal az 
ő javok nincsen hatalmukban, azért a gonoszok tanácsa távol legyen tőlem!” (21,16) Ez 
a rész fordulóponttá válik, hisz Jób az elvárt figyelem helyett, teret adva Cófár gondo-
latainak, cáfolattal válaszol. Olybá tűnik, hogy az érzelmi korholást logikus és objektív 
vita váltotta fel. E megnyerésének érzetéből támasztja alá álláspontját: „Hogyan vigasz-
talnátok hát engem hiábavalósággal? Feleselésetek igazságtalanság marad.” (21,34)

Az, hogy Jób – talán akarata ellenére – az értelmetlen acsarkodást vitaszintre hozta, 

Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspektívájából
 



96 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

ezen a téren pedig olyan meggyőző tényeket állított, amelyekkel talán ezt a csatát meg 
is nyerhette, Elifáz, úgymond, sakkot kaphatott. Talán ebből a szorult állapotból engedi 
meg magának azt, hogy átlépjen egy határt, és személyeskedő vádakkal illesse Jóbot. 
Míg a 4. részben ekképp beszél barátjáról: „Ímé sokakat oktattál, és a megfáradott 
kezeket megerősítetted; A tántorgót a te beszédeid fentartották, és a reszkető térdeket 
megerősítetted;” (4,3-4), addig a 22-ben így nyilvánul meg: „Gyönyörűségére van-é 
az a Mindenhatónak, ha te igaz vagy; avagy nyereség-é, hogy feddhetetlenül jársz? A 
te isteni félelmedért fedd-é téged, és azért perel-é veled? Avagy nem sok-é a te gonosz-
ságod, és nem véghetetlen-é a te hamisságod?” (22,3-5) Ezek után pedig kijelentése-
ket tesz Jób múltjáról, amelyekben szívtelennek, sőt embertelennek titulálja: „Hiszen 
zálogot vettél a te atyádfiától méltatlanul, és a szegényeket mezítelenekké tetted. Az 
eltikkadtnak vizet sem adtál inni, és az éhezőtől megtagadtad a kenyeret.  A ki hatalmas 
volt, azé vala az ország, és a ki nagytekintélyű volt, az lakik vala rajta. Az özvegyeket 
üres kézzel bocsátottad el, és az árváknak karjai eltörettek.” (22,6-9) Elifáz lényegében 
mintha visszaterelné a beszélgetést a megszokott medrébe, ahol dühből és sértettségből 
lehetne csak megszólalni. Jób, ha minimálisan is, alkalmazkodni próbált barátaihoz, ha 
már ők nem voltak képesek erre. Sikertelenül.

Ezt tudva teljesen más szemszögből tekinthetünk a 23. részre. Ebben a részben 
érzékelhető a leginkább, hogy a korábbi magabiztos hang meginogni látszik. Remény-
telenül, de vágyakozik arra, hogy Isten elé álljon az ítélőszékhez. De ellent is mond 
magának, hisz mélységesen retteg az ítélettől. Ebben a kontrasztos állapotban a kedvező 
eredményre való bizakodás, ha halványan is, de felsejlik: „De ő jól tudja az én utamat. 
Ha megvizsgálna engem, úgy kerülnék ki, mint az arany.” (23,10)

A furcsa diszkrepancia a 24. részben is felbukkan. Míg az eddigi beszélgetésekben 
reflexszerűen ítélték el mind a négyen a hitetlen emberek életét, most Jób arról elmél-
kedik, hogy Isten rendelkezése ezen személyek fölött titokszerű, mégis gondviselésnek 
nevezhető: „De megtámogatja erejével a hatalmasokat; felkel az, pedig nem bízott 
már az élethez. Biztonságot ad néki, hogy támaszkodjék, de szemei vigyáznak azoknak 
útjaira.” (24,22) 

Bildád válasza itt egy intermezzónak tűnik, hisz Jób a 26. részben Isten titkon lévő 
felségének elismeréséről ad számot. A 17. részben kezdődő változás vagy fejlődés kezd 
révbe érni. Az a Jób, aki eddig folyamatosan a felsőbbrendűségének adott utat azzal, 
hogy perbe szálljon Istennel, arról ad bizonyságot, hogy az Úr akaratát elfogadva, de 
barátai vádját nem, beletörődik helyzetébe: „Hogy mindaddig, a míg az én lelkem én 
bennem van, és az Istennek lehellete van az én orromban. Az én ajakim nem szólnak 
álnokságot, és az én nyelvem nem mond csalárdságot! Távol legyen tőlem, hogy igazat 
adjak néktek! A míg lelkemet ki nem lehelem, ártatlanságomból magamat ki nem taga-
dom. Igazságomhoz ragaszkodom, róla le nem mondok; napjaim miatt nem korhol 
az én szívem.” (27,3-6)

Továbbá a 28. részben megerősíti Isten bölcsességének feltárhatatlanságát, összevetve 
a természet elrejtett dolgainak „kibányászásával”, az ehhez vezető útról pedig így szól: „Az 
embernek pedig mondá: Ímé az Úrnak félelme: az a bölcseség, és az értelem: a gonosztól 

Kányádi György



972025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

való eltávozás.” (28,28) Ezek a megnyilvánulásai felemelik az elnyomott alázatosságot, 
amely már nem csak látszatnak tűnik, hanem nagyon is közel kezd állni a realitáshoz.

A 29. részben teljes mértékben érezhető a hangnemváltás a nosztalgikus vágyako-
zásában. Ebből a beszédstílusból cáfolja Elifáz személyeskedő kijelentéseit. Beszéde 
utolsó két részében megerősíti saját álláspontját. A 30. részben még áldatlan helyzetéről 
számol be, mint egy utolsó panasz. Az azt követő 31. rész végén ezzel az igazságtudat-
tal veszteni való nélkül állna Isten ítélőszéke elé; bármi legyen is a válasza, elfogadja: 

„Oh, bárcsak volna valaki, a ki meghallgatna engem! Ímé, ez a végszóm: a Mindenható 
feleljen meg nékem; és írjon könyvet ellenem az én vádlóm. Bizony én azt a vállamon 
hordanám, és korona gyanánt a fejemre tenném! Lépteimnek számát megmondanám 
néki, mint egy fejedelem, úgy járulnék hozzá! Ha földem ellenem kiáltott és annak 
barázdái együtt siránkoztak; Ha annak termését fizetés nélkül ettem, vagy gazdájának 
lelkét kioltottam: Búza helyett tövis teremjen és árpa helyett konkoly!” (31,35-40) A 
fejlődése révbe ért, a düh által felöltött negatív tulajdonságok lehulltak, a szenvedés 
folyamata által pedig eljuthatott ahhoz az alázatossághoz, ami valószínűleg valósabb-
nak érződik, mint a történet legelején.

Mivel hipotetikusan Jób könyvére tragédiaként tekintünk, az isteni feloldást és az 
epilógusszerű kerettörténetet zárójelbe kell tennünk – megjegyzésként mégis idetar-
tozik, hogy az alázatosság állítását a 39. rész 37–38. illetve a 42. rész 2–6. versei utó-
lagosan alátámasztják. 

Kérdésként merül fel Elihú megjelenése. Ahhoz, hogy ezt a részt is zárójelbe tegyük, 
önmagában nem elég az, hogy a kerettörténetben csupán három barátról esik szó; fon-
tosabb szempont, hogy Jób Elihú beszédeire már nem reagál. A barátok megszólalá-
saiból elsősorban a hozzájuk fűződő viszony és a konfliktus dinamikája rajzolódott ki, 
míg Elihú monológjai inkább egy új teológiai értelmezési szintet nyitnak.

Ezért a tanulmány szempontjából – amely Jób karakterének érzelmi és gondolati 
ívét igyekszik feltérképezni – Elihú azon beszédeit, amelyekre Jób már nem reagál, nem 
tekintettem a karakter fejlődésének részeként; ettől függetlenül természetesen a teljes 
könyv teológiai keretéhez tartoznak.

Általános következtetések

Ahhoz, hogy a színész a színpadra álmodott karakterét megalkossa, szükséges a lehető 
legprecízebben ismernie azt. Ehhez pedig a legegyszerűbb eszköz az elemzés. Ámbár 
nem elég csak a szereplővel foglalkozni: ahhoz, hogy pontos képet tudjon festeni róla, 
szükséges maga a mű alapvető motívumát mindig észben tartania. Ez egy folyamatos 
objektív támpontot ad, amely alapján igazolhatóvá válik a karakter tulajdonságainak 
boncolgatása. Emellett a cselekmény alapvonalának nyomon követése, annak fejlődési 
iránya segít a szereplők konkrétabb értelmezésében.

Édemes lehet időnként felidézni a klasszikus tragédiák szerkezeti tulajdonságait is, 
amikor a dráma működését vizsgáljuk. Ezek az összehasonlítások érzékeltethetik, hogy 
hogyan tárul fel egy-egy szereplő belső folyamata – főleg a cselekmény csúcspontjain, 

Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspektívájából
 



98 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

a párbeszédekben vagy épp az érzelmi kitörésekben. A feszültség lassú kibontása és a 
karakterek mélységének feltárása adja ennek az elemzésnek is a módszertani alapját.

Jób könyvében a kerettörténettel együtt intenzitást legfőképp a párbeszédekben 
találunk, de ez nem jelenti azt, hogy az üldögélés elhanyagolható lenne. Csak egy 
pillanatig kell beleképzelnünk magunkat ebbe a szituációba, és érthetővé válik, hogy 
miért nem hunyhatunk szemet e tett fölött: hisz tetőtől talpig fekélyekkel a hamuban 
ülni valószínű, hogy nem a legkomfortosabb egy beteg ember számára.

Az elemzést tekintve elmondható az is, hogy a legtöbb érzelmi változás feltárására, 
karakterisztikai tulajdonságok körbeírására, illetve a gondolkodásmód megnyilvánu-
lásába történő betekintésre Jób könyvében is elsősorban a kimondott szavak és az 
ezekre adott válaszok alkalmasak, ezek viszik előre a történetet. A drámai művekben 
is érvényesülő elv, mely szerint a szereplők igazi arca főleg a megszólalásaikból és azok 
érzelmi töltetéből tárulkozik elénk, véleményem szerint ez esetben is alkalmazható.

Gyakorlati szempont

Feltevődik végül a kérdés: miben tud segíteni, ha a színész mint alkotó perspektívájából 
elemezzük Jób karakterét? A válaszom: ugyanabban, mint amikor egy bármilyen más 
drámai mű választott karakterét elemeznénk. Elsősorban segít megismerni Jób környeze-
tét, amelyben a cselekmény történik, és látni azt a fejlődési ívet, amelyet végig „szenved”.

E két komponens által máris egy olyan világot láthatunk magunk előtt, amelynek 
konkrét szabályrendszere van. Elindul egy bizonyos helyzetből, és eljut valahová – jelen 
esetünkben az írott mű szintjén az Elihú első megszólalása előtti momentumig. Ez a 
zárt burok máris esélyt ad az adott rendszeren belüli gondolkodásra. A papírra vetett 
világ kitágul egy olyan virtuális valósággá, amely felerősíti azt a lehetőséget, hogy bele-
képzelve önmagunkat mi is részeseivé váljunk.

Csak érdekességképp említeném meg, hogy a role-play számítógépes játékok erre 
adnak konkrét lehetőséget. Például egy a Biblián alapuló szerepjátékot készít a nor-
végiai székhelyű Bible X stúdió Gate Zero néven. A még csak előrendelhető alkotás 
az első évszázadi júdai, illetve galileai területekre röpít vissza. Az alkotók a játékle-
írásban elmondják, hogy ismerős szereplők történeteibe kapcsolódhatunk majd bele, 
sőt első kézből lehetünk a szemtanúi bibliai eseményeknek. Ezen kívül lehetőségünk 
fog nyílni felfedezni az első századi Izraelt, illetve megismerni a kor kulturális és tör-
ténelmi jelentőségét.

A virtuálistól közeledve a valóság felé, Jób alapos elemzése az ő múltjának, vágyai-
nak, motivációjának, gondolatainak és érzelmeinek mélyreható megismerésében segít. 
Karakteralkotó szemszögből ez lehetőséget ad a formális, felszínes színpadi alak létreho-
zása helyett egy sokkal hitelesebb, emberibb személy megformálására. Csak feltételezni 
tudom, hogy egy ilyesfajta gyakorlati elmélyítés az ezt gyakorló számára pozitív hatá-
sokkal járhat érzelmi fejlődés, együttérzés terén – ami talán a lelkigondozást segítheti.

Kányádi György



992025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A lelkigondozás és a színházi elemek együtteséről rögtön a Bibliodráma10 és a Biblio-
lóg11 juthat az ember eszébe mint kézenfekvő gyakorlatban használatos módszerek. Ezek 
a lehetőségek arra adnak esélyt, hogy a szerepekből megszólalva a saját gondolataiknak 
és érzéseiknek adjunk utat. Azaz a szerep hasonul hozzám. A karakter elemzése, úgy 
vélem, hogy pontosan az ellenkező irányban hat. Azaz minél többet foglalkozom Jób 
dialógusaival, érzelmi állapotaival és gondolataival, annál inkább én hasonulok hozzá.

Hogy ez a fajta megközelítés tudna-e új perspektívákat nyitni a lelkigondozás terü-
letén? Nem állíthatom teljes bizonyossággal. De alkotói szemszögből reálisnak látom, 
hogy a karakterformáláshoz tartozó elemzés és a bibliai szövegek drámai olvasata egy 
olyan kreatív teret adhat, ami lelkigondozás vagy pedagógia területén segíthet, hiszen 
ez a megközelítés érzékenységet és reflexiót hoz a gyakorlatba.

ABSZTRAKT
Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspek-
tívájából

Ez a tanulmány Jób könyvét a színészi karakteralkotás szemszögéből vizsgálja. Azt a 
felvetést követi, hogy a szöveg körülhatárolt része metaforikusan tragédiaként olvasható. 
Nem kísérli meg a konkrét műfaji besorolást, hanem azt kutatja, hogy a drámai elem-
zés hogyan segíti Jób érzelmi és gondolati útjának alaposabb megértését. A karakter 
fejlődési ívét főként a párbeszédeken, a reakciókon és a feszültség alakulásán keresztül 
vizsgálja. A tanulmány betekintést nyújt egyfajta karakterépítési módszertan részébe, 
amely hasznosítható lehet a lelkigondozásban, illetve a pedagógiában is. Ez az esszé 
arra keresi a választ, hogyan segíthet egy drámai megközelítés abban, hogy új szemmel 
nézzük a bibliai karakterek – jelen esetben Jób – emberi oldalát, és hogy ez milyen 
gyakorlati lehetőségeket kínál.

Kulcsszavak: Jób könyve, karakterelemzés, színházi karakteralkotás, színház, lel-
kigondozás

ABSTRACT
Job as Suffering Protagonist: Analysis Through the Lens of Theatrical Charac-
terization

This study examines the Book of Job through the lens of theatrical characterization. It 
adopts the premise that a specific, delimited portion of the text may be read metap-
horically as a tragedy. Rather than attempting a formal genre classification, it explores 
how dramatic analysis facilitates a more nuanced understanding of Job’s emotional and 
intellectual journey. The character’s arc of development is analysed primarily through 

10	  �Thoma László: Bibliodráma a katechézisben, in Dr. Siba Balázs – Uő. – Tokodi-Lengyel Anna 
(szerk.): Módszertani kalauz a Bibliaolvasáshoz, Budapest, Református Pedagógiai Intézet – Károli 
Gáspár Református Egyetem Hittudományi Kar, 2023, 63–69.

11	  Janiné Sándor Kincső: A bibliológ, in Siba – Thoma – Tokodi-Lengyel: i. m., 70–76.

Jób mint szenvedő protagonista. Elemzés a színészi karakteralkotás perspektívájából
 



100 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

dialogues, reactions, and the evolution of tension. The study provides insight into 
aspects of a character-building methodology applicable to pastoral care and pedagogy. 
Ultimately, this essay seeks to explore how a dramatic approach can help us view the 
human dimension of biblical characters – Job in particular – with fresh eyes, and what 
practical possibilities this approach offers.

Keywords: Book of Job, character analysis, theatrical characterization, theatre, 
pastoral care

Kányádi György



1012025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Bevezetés

A Zsoltárok könyvében olvasható kultikus-li-
turgikus költői szövegek felbecsülhetetlen jelen-
tőséggel bírnak a keresztyén, közelebbről pedig 
a protestáns liturgikus hagyomány számára.  
A gyűjteményt az Újszövetség szerzői még – 
koruk más zsidó csoportjaihoz, így a qumráni 
közösséghez hasonlóan – elsősorban prófétai 
szövegként értelmezték, és ezen a módon hasz-
nálták a názáreti Jézus Messiás (Krisztus) voltá-
nak hirdetése során. A későbbi évszázadokban 
viszont elsősorban imádságként tekintettek 
ezekre a szövegekre, illetve azok liturgikus hasz-
nálata került előtérbe.

A protestánsok számára is az imádság 
alapvető mintáját jelenti a könyvben szereplő 
150 költemény. Magyar reformátusként azt 
mondhatjuk, hogy elsősorban a genfi zsol-
tárok Szenczi Molnár Albert által elkészí-
tett magyar fordításán keresztül gazdagítja e 
korpusz kegyességünket és istentiszteleti éle-
tünket, igaz, ma már a legtöbb református 
gyülekezetben elsősorban csak a legnépsze-
rűbb zsoltárokat éneklik, amelyeknek genfi 
dallama is jól ismert, azokat is általában csak 
első versszakukkal. Másfelől viszont a magyar 
nyelvű református gyülekezetben használatban 
lévő régi (reformáció kori magyar) és újabb 
énekeknek egy jelentős része is zsoltárparafrá-
zis, illetve azon énekeknek egy jelentős része is, 
amely nem tekinthető egy konkrétan megha-
tározható zsoltár parafrázisának, sok esetben 
a Zsoltárok könyvében szereplő költemények 
motívum- és kifejezéskészletéből merítenek. 
Nem véletlen az sem, hogy az új magyar refor-
mátus énekeskönyvben is egy külön fejezetbe 
gyűjtve jelennek meg a zsoltárparafrázisok.1

A Zsoltárok könyvét a fentiek alapján talán 
nem véletlenül szokás a „Szentírás imádságos-

1	  Református énekeskönyv, Budapest, Kálvin Kiadó, 
2021, 299–360.

TANULMÁNYOK

Péntek Dániel 
Gábor

A ZSOLTÁROK 
KÖNYVE 
SZÓKINCSE*

*  A tanulmány eredeti változata a Károli 
Gáspár Református Egyetem (cím: 1091 
Budapest Kálvin tér 9.) „Az egyházi nyelv-
használat szókincsfelmérése” című kutatási 
projektjének (Témaszám: 30603H800, ve-
zető kutató: Prof. Dr. Hanula Gergely) kere-
tében készült 2023-ban. Az itt közölt szöveg 
az eredetihez képest csupán kisebb mértékű 
átdolgozásokat tartalmaz.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.7

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.7


102 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Péntek Dániel Gábor

könyveként”2 emlegetni. Másfelől viszont szokás Luther nyomán „kis Bibliának” is 
nevezni a könyvet. Luther arra utalt ezzel, hogy a könyv a Szentírás valamennyi nagy 
témáját tartalmazza, így annak egyfajta summájaként olvasható.3 Ez utóbbi kifejezés 
ugyan szépen kifejezi a könyv keresztyén tradícióban betöltött kiemelt szerepét, ugyan-
akkor viszont talán kissé leegyszerűsítőnek is tekinthető annyiban, hogy a Zsoltárok 
könyve mind szókincsét, mind a benne szereplő irodalmi formákat tekintve egyedül-
állónak tekinthető a Héber Bibliában/Ószövetségben. Például az egyén szenvedésének 
és szabadulásának kérdése nem tekinthető az Ószövetség egésze központi témájának, 
a Zsoltárok könyvén kívül talán Jób könyvében jelenik meg még markánsan, az ószö-
vetségi történetírás viszont ezzel szemben érthető módon elsősorban Izrael népének 
életére és annak fordulópontjaira fókuszál.

A Zsoltárok könyvének kiemelt szerepe azonban ezzel együtt sem tagadható el, és 
nagy hatása különösen alkalmassá teszi arra, hogy az egyházi nyelvhasználattal és azon 
belül is elsősorban az egyházi nyelv szókincsével foglalkozó kutatás keretein belül 
vizsgálat tárgyává tegyük. Tanulmányomban kizárólag a Zsoltárok könyve masszoréta 
héber szövegét vizsgálom, illetve az alapján teszek megállapításokat. Jelen keretek 
között a holt-tengeri (Qumránból, illetve Maszadából előkerült) zsoltártekercsek 
héber szövegével, illetve azok szókincsével nincs mód foglalkozni, az ugyanis meg-
követelné e szövegek elhelyezését a qumráni héber nyelv keretein belül,4 illetve fel-
vetné – például a 11Q5 jelzetű qumráni tekercs vonatkozásában – a zsoltárköltészet 
különböző szöveghagyományainak és azok kontextusának, különösen is a különböző 
hagyományozó közösségek eltérő teológiai orientációjának a problémáját is. Ugyan 
szintén érdekes téma lenne a zsoltárok különböző ókori fordításainak (különösen 
is a Septuaginta görög és a Vulgata latin fordításának) a vizsgálata, azonban a jelen 
kereteket ez a vizsgálat is szétfesztítené.

A Zsoltárok könyve nyelve – Alapok

A Zsoltárok könyvének nyelve bibliai héber, hasonló a Héber Biblia más prózai és költői 
szövegeiéhez. A könyv imádságok gyűjteménye. A gyűjtemény előállásának idejéről és 
történelmi kontextusáról, illetve az egyes szövegek „eredeti” történelmi és szociológiai 

2	  �Az megnevezést a következő kötet címéből kölcsönöztem: Bonhoeffer, Dietrich: A Szentírás imád-
ságoskönyve, ford. Visky S. Béla, Kolozsvár, Koinónia, 2002.

3	  �Ehhez: Luther Márton: Második előszó a Zsoltárok könyvéhez, in Uő.: Előszók a Szentírás könyve-
ihez, ford. Szita Szivia, Budapest, Magyarországi Luther Szövetség – Luther Kiadó, Magyar Luther 
Könyvek 2, 2010, 50–54, 51. Az elmúlt két évszázad zsoltárkutatása alapján talán már kicsit másképp 
látjuk a Zsoltárok könyve teológiáját, mint Luther (többségünk például valószínűleg úgy gondolja, a 
feltámadás egyértelmű tanítása nem található meg benne), azt ugyanakkor nem tagadhatjuk, hogy a 
könyv egészen az újszövetségi iratok óta kiemelt jelentőséggel bír a keresztyénségben. Lásd továbbá: 
Janowski, Bernd: Die »Kleine Biblia«. Der Psalter als Gebetbuch Israels und der Kirche, Jahrbuch 
für Biblische Theologie, Band 32, Beten, 2017, 3–25.

4	  �Alapvető irodalom: Kutscher, Edward Yehezkel: The Language and Linguistic Background of the 
Isaiah Scroll (1 Q Isaa), Leiden, E. J. Brill, 1974.; Vö. Qimron, Elisha: A Grammar of the Hebrew of 
the Dead Sea Scrolls, Jerusalem, Yad Yizhak Ben-Zvi, 2018.



1032025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A Zsoltárok könyve szókincse 

kontextusáról nincsenek biztos információink,5 így nem ismerjük az egyes szövegek 
szerzőit sem.

Két megállapítást ennek ellenére is tehetünk. Egyrészt a Zsoltárok könyvében sze-
replő költemények valamilyen módon a fogság előtti izraeli és júdai szentélyek, vala-
mint a babiloni fogság utáni időszakban, a Második Templom korabeli Jeruzsálem 
kultuszában gyökereznek. Emiatt e költemények nyelve kultuszi-liturgikus nyelvnek 
tekinthető. Ez azt is jelenti, hogy ennek a speciális kontextusnak, továbbá az imádság-
nak mint formának a hatását is észrevehetjük a zsoltárok nyelvén és szókincsén.

Másrészt az egyes zsoltárok esetében feltűnő az is, hogy a feltételezhetően külön-
böző és nem is egy időben élő szerzők számos esetben egy konvenciókon alapuló nyelv-
használathoz kötődnek. Így mind a könyörgésnek és a panasznak, mind a hálaadásnak 
és az istendicséretnek megvan a maga speciális szókincse és nyelvezete. Ez a speciális 
szókincs sok esetben olyan szavak, kifejezések használatán keresztül is megmutatkozik, 
amelyek kifejezetten a zsoltárokra jellemzőek, és más műfajú szövegekben viszont nem 
vagy ritkábban fordulnak csak elő.

A héber költészetre, és azon belül különösen is a Zsoltárok könyvére jellemző a 
formulák használata.6 Formulának az azonos alakban, illetve metrikai mintázatban 
előforduló közös szövegelemet nevezhetjük.

A formulaikus nyelvhasználat relatív gyakoriságán túl több esetben azt is láthatjuk, 
hogy az irodalmi motívumok eltérő nyelvi formában fordulnak elő, ami azt jelenti, 
hogy felismerhető, hogy a motívumok egyes előfordulásai esetében ugyanaz a tradíció 
képezi a hátteret, a pontos megjelenés nyelvi formája azonban két előfordulás esetében 
kisebb, sokszor pedig akár kifejezetten nagy mértékben is eltérő lehet.7 Feltételezésem 
szerint az írásbeli hagyományozás során alakulhatott ki a zsoltárok azon jellegzetes-
sége, hogy az előttünk álló szövegben sok esetben már nem azonos alakban előforduló 
formulákkal, hanem az egyes motívumok közös eredetű, de aktuális szövegezésükben 
egymástól eltérő, egymáshoz képest variabilitást mutató alakjaival találkozhatunk.8

5	  �Az egyes szövegek és a gyűjtemény előállása ugyanakkor mindmáig a kutatás megkerülhetetlenül 
fontos kérdése. Példának okáért Frank-Lothar Hossfeld és Eric Zenger kommentárjaiban mindkét 
aspektussal részletezően foglalkozott: Hossfeld, Frank Lothar – Zenger, Erich: Psalmen 51–100, 
Freiburg – Basel – Wien, Herder, Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament, 2000.; 
Hossfeld, Frank Lothar – Zenger, Erich: Psalmen 101–150, Freiburg – Basel – Wien, Herder, 
Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament, 2008. Magyar nyelven Németh Áron foglal-
kozott a 72. zsoltár előállásának kérdésével doktori értekezésében: Németh Áron: „Királyok zsoltára, 
zsoltárok királya”. A 72. zsoltár előállása és teológiája a Zsoltárok könyve redakciójának tükrében, Ko-
lozsvár, Exit Kiadó, 2018.

6	  �Ehhez: Culley, Robert C.: Oral Formulaic Language in the Biblical Psalms, Toronto, University of 
Toronto Press, Near and Middle East Series 4, 1967.

7	  �Jelenleg dolgozom azon, hogy egy olyan motívum-indexet készítsek a héber nyelvű zsoltárköltészet-
hez, amelyben nem kizárólag a Zsoltárok könyvének, illetve nem is kizárólag a Héber Biblia masszo-
réta szövegének az anyagát szerepeltetem, hanem minden héber nyelvű, műfaji szempontok szerint a 
zsoltárirodalomhoz sorolható szöveget. A motívum-index elkészítése után nyílna lehetőség az egyes 
motívumok egymástól nyelvileg különböző előfordulásainak egymással való összehasonlítására.

8	  �Vö. Cortese, Enzo: A zsoltárok történeti teológiája – Izrael hitének és imádságának története a 
zsoltároskönyvben, ford. Szabó Miklós Xavér OFM, Studia Biblica Athanasiana, 20. kötet, 2019, 
41–104, 75.



104 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

A Zsoltárok könyve nyelvhasználatával kapcsolatban 2017-ben jelent meg magyar 
nyelven Alberto Mello tanulságos és didaktikai szempontból is kiválónak tekinthető 
tanulmánya,9 amely elsősorban a teológiai szempontból a szerző által jelentősnek ítélt 
szavakat elemzi négy téma (bánat, könyörgés, segélykérés, dicséret) szerint csoporto-
sítva. A jelen tanulmányomban alkalmazott nézőpont eltér ettől, nem az egyes teológiai 
szempontból jelentősnek ítélt kifejezések elemzésével kívánok foglalkozni, hanem az 
a célom, hogy a Zsoltárok könyvének nyelvére, és azon belül is különösen annak szó-
kincsére ható különböző tényezőket vizsgáljam.

A Zsoltárok könyve nyelvével kapcsolatban alapvető munka Klaus Seybold elemzé-
se.10 Seybold poétikai tárgyú monográfiája e kérdésnek szentelt fejezetében elsősorban 
statisztikai adatokat közöl a Zsoltárok könyvének szókincsével kapcsolatban. Az itt 
közölt statisztikai adatok ugyan nem mindig pontosak, és nem is tekinthetőek minden 
szempontból kielégítőnek, ugyanakkor viszont a szókincsanyaggal kapcsolatos alapvető 
következtetések levonására ezzel együtt is alkalmasak. Seybold adatait kiegészítendően 
jelen kutatás keretein belül készítettünk egy konkordanciát.11 A használt program jelen-
leg nem tette lehetővé azt, hogy a pontozott masszoréta szöveggel dolgozzunk, illetve 
nem volt alkalmas arra sem, hogy az egyes szótári alakokat listázzuk ki, így tehát egy-
részt a masszoréta szöveg mássalhangzós állományát tudtuk használni, másrészt pedig 
kizárólag az előforduló ragozott nyelvtani alakokra nézve tudtunk pontos adatokat 
gyűjteni, és nem pedig a szótári alakokra. Ez az adatbázis minden hiányossága ellenére 
is fontos tanulságokkal szolgált a jelen kutatás számára.

A következőkben elsőként e statisztikai vizsgálódás főbb következtetéseit mutatom 
be, azt követően pedig a Zsoltárok könyve nyelvére hatást gyakorló szövegkorpuszokra 
fókuszálok.

Statisztika

A Zsoltárok könyvében Seybold szerint mintegy 2200 lexéma szerepel,12 magam inkább 
2300-ra becsülném ezt a számot.13 Ezek többsége héber szó, Seybold azonban felhívja 
a figyelmet arra az érdekes tényre, hogy a bibliai könyvek közül a Zsoltárok könyve 
tartalmaz legnagyobb számban arámi nyelvű lexémákat – természetesen a Héber Biblia 

9	  �Mello, Alberto: A zsoltárok szókincse, ford. Schnider Angelika OP, in Mello, Alberto: Hárfa és 
lant ébredése. Válogatott tanulmányok a Zsoltárok könyvéhez, Budapest, Sapientia Főiskola – L’Har-
mattan, A Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola Bibliatudomány Tanszékének kiadványai 15, 
2017, 95–132.

10	  �Seybold, Klaus: Poetik der Psalmen, Stuttgart, Kohlhammer, Poetologische Studien zum Alten Testa-
ment 1, 2003, 47–53.

11	  �A konkordanciát Drs. Tóth-Gyollay Dániel készítette az AntConc nevű program segítségével a 
https://mechon-mamre.org/i/t/x/x0.htm (Utolsó letöltés: 2023. 11. 05.) online szövegváltozata 
alapján, segítségét ezúton is köszönöm!

12	  Vö. Seybold: i. m., 48.
13	  �A héber nyelvű zsoltárokhoz egyébiránt van szótár is: Hermann, D. Johannes: Hebräisches Wörter-

buch zu den Psalmen, Berlin, Töpelmann, Einzelwörterbucher zum Alten Testament, 19372.

Péntek Dániel Gábor

https://mechon-mamre.org/i/t/x/x0.htm


1052025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

arámi nyelven írott szakaszait leszámítva.14 A szókincs ezen részének értékelése nem 
teljesen egyértelmű: egyaránt tekinthetőek késői, arámi hatásnak, illetve egy archaikus, 
az ugariti nyelvhez közel álló héber nyelvállapot fennmaradásának is, valójában ugyanis 
e lexémák jelentős része értelmezhető mind az ugariti, mind pedig az arámi nyelv felől. 
Az azonban bizonyos, hogy arámi (vagy ugariti) jövevényszavak ilyen nagy számban 
egyik-másik ószövetségi könyvben sem fordulnak elő.

A Zsoltárok könyve szókincsével kapcsolatban az első feltűnő jellegzetesség az, hogy 
milyen nagy arányban tartalmaz istenneveket. A tetragrammaton (יהוה) a teljes könyv 
leggyakrabban előforduló szava, összesen 695 alkalommal fordul elő (ez több, mint a 
Héber Bibliában való előfordulások 10%-a, miközben a Zsoltárok könyve szavainak 
száma csak a Héber Bibliában szereplő szavak 6,5%-át teszi ki). Ezt követi az Elóhím 
istennév 365 előfordulással.

Ezen adatok értékelésekor jelezni kell, hogy a Zsoltárok könyvének különböző 
részei jellemzően más istenneveket használnak: az 1. zsoltárkönyv (Zsolt 1–41) elsősor-
ban a tetragrammatont használja, a Zsolt 42–83 (azaz a második zsoltárkönyv, valamint 
az Aszáf-ciklus) viszont az Elóhím (אֱֱלֹהִִֹים) istennevet, a Zsolt 84–150 pedig ismét 
a tetragrammaton használatához tér vissza; ezen okból a Zsolt 42–83 egyégét szokás 
Elóhista zsoltárkönyvként is emlegetni.15

Mindenképpen hangsúlyozni kell azonban, hogy ez nem jelenti azt, hogy a könyv 
egyes részei kizárólag csak az adott részre dominánsan jellemző istennevet használnák, 
csupán gyakoriságról beszélhetünk. Erre jó példa a Zsolt 40,14–18 és 70,2–6 egymás-
tól függő szövege, ahol a Jahvista zsoltárkönyvben szereplő 40,18 az Elóhím istennevet 
használja, a 70,6 viszont – amely elvileg az úgynevezett Elóhista zsoltárkönyvben talál-
ható – a legtöbb masszoréta kéziratban a tetragrammatont tartalmazza! Az minden-
esetre megállapítható, hogy ez a két istennév 1060 alkalommal fordul elő a korpuszban, 
ez pedig a könyv teljes szókincsének (19531 szó)16 közel 5%-át teszi ki.

Más istennevek is gyakran fordulnak elő a szövegben: az Él (אֵֵל) istennév 77 alka-
lommal (ez a név Héber Bibliában való előfordulásainak közel 2/3 részét jelenti), a Jah 
-istennév, amely pedig a tetragrammaton rövid formájának tekinthető 42, alka (יָהָּּ)
lommmal.17 A Jah istennév esetében ráadásul összesen hat további előfordulás ismert, 
amelyek közül öt zsoltár műfajú, de a Zsoltárok könyvén kívüli szövegben található, 
és egyedül az Exodus 17,16 használja nem zsoltár műfajú szövegben ezt az istennevet.

Az istenneveknek ez a relatív gyakorisága abból fakad, hogy a zsoltárok imádsá-
gok, amelyeknek alapszituációja az, hogy a beszélő (imádkozó) JHWH-t szólítja meg 
könyörgésben, hálaadásban, illetve dicsérettel.

14	  Vö. Seybold: i. m., 48.
15	  �Ehhez: Süssenbach, Claudia: Der elohistische Psalter. Untersuchungen zu Komposition und Theologie 

von Ps 42–83, Tübingen, Mohr Siebeck, Forschungen zum Alten Testament 2. Reihe (FAT II) 7, 2005.
16	  �Jenni, Ernst – Westermann, Claus: Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, Band 2, 

München–Zürich, Chr. Kaiser Verlag – Theologischer Verlag, 1984, 540.
17	  �Saját adat a Drs. Tóth-Gyollay Dániel által készített konkordancia alapján., Seybold: i. m., 49. 

szerint 43.

A Zsoltárok könyve szókincse 



106 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Az istenneveket leszámítva a Zsoltárok könyve leggyakoribb szava az עוֹֹלָָם szó, 
amely leggyakrabban a לְְעוֹֹלָָם (’örökké’) formában fordul elő (96 alkalommal18). 
Gyakran előforduló – a harmadik leggyakoribb szó a Zsoltárok könyvében az isten-
neveket, prepozíciókat, kötőszavakat és a határozott névelőt nem számolva – még a 
 szó a Zsoltárok könyvében, 128 előfordulással.19 Ezekkel (’szeretet’, ’kegyelem’) חֶֶסֶֶד
az adatokkal kapcsolatban meg kell jegyezni azt, hogy a חֶֶסֶֶד és עוֹֹלָָם szavak gyakran 
(számításaim szerint 34 alkalommal a Zsoltárok könyvében) egymással összekapcso-
lódva a ֹֹלְְעוֹֹלָָם חַַסְְדּּו (’örökké tart szeretete/kegyelme’) formulában fordulnak elő.

A könyv leggyakoribb szavai között ott vannak a szövegközi לָָּ�סֶּה kifejezésen 
(71 előfordulás) kívül a feliratokban előforduló technikai kifejezések, amelyek közül 
némelyiknek az értelme nem is világos: a műfajmegjelölő מִִזְמְוֹֹר szó 57, a ַ�ַּח  לַַמְְנַצֵַּ
kifejezés pedig 55 alkalommal fordul elő.20

Feltűnő az istendicséretet és hálaadást kifejező igék relatív gyakorisága: a הלל (a 
dicséretnek elsősorban a himnikus szövegekre jellemző szava) gyök 129 alkalommal 
fordul elő a korpuszban, míg a ידה gyök (ez elsősorban az ún. hálaadó zsoltárok jel-
lemző kifejezése) 6421 alkalommal. Mindkét adat azt jelenti, hogy ezen igék összes 
ószövetségi előfordulásának kétharmad része a Zsoltárok könyvében szerepel.

Feltűnő ugyanakkor, hogy a kiáltás, könyörgés fogalomkörébe tartozó kifejezé-
sek nem fordulnak elő hasonló gyakorisággal. Ennek az lehet az oka, hogy a panasz 
és a könyörgés kifejezésére sokkal több külön lexémát használ a Zsoltárok könyve.  
A könyörgést a Zsoltárok könyve leggyakrabban a 46) ארק alkalommal, ’nevet kimon-
dani’) és a ׁעוּש (9 alkalommal, ’segítségért kiáltani’) gyökökkel fejezi ki, ezen túl elő-
fordul még a קעז (5 alkalommal, ’kiáltani’) és a קעצ (5 alkalommal, ’kiáltani’) gyök, 
illetve a ללפ (4 alkalommal, ’imádkozni’) ige is, amely azonban a Zsoltárok könyvé-
ben 2 esetben (Zsolt 72,16, 106,30) kifejezetten közbenjáró imádságot jelent – össz-
hangban az ige elsősorban hitpaél igetörzsben való más előfordulásaival. Ezekkel az 
adatokkal kapcsolatban azt is érdemes megjegyezni, hogy érdekes kutatási téma lehetne 
az, hogy a használt lexémák ezen sokszínűsége milyen módon jelenik meg a Zsoltárok 
könyve különböző magyar fordításaiban.

A hálaadásra/dicséretre, illetve könyörgésre/panaszra vonatkozó szavak számában 
mutatkozó különbség másik oka az lehet, hogy amíg az istendicséret szavai a könyörgő 
imádságokban/panaszénekekben is gyakran megjelennek (pl. a dicséretre való fogada-
lomtétel formájában, vagy az arra vonatkozó szónoki kérdés feltevése által, hogy dicső-
ítik-e a halottak Istent [Zsolt 30,10, 88,11–13]), addig a könyörgés és a panasz szavai 
ritkábban jelennek meg a hálaadó énekekben, illetve a himnuszokban.

18	  Saját adat a Drs. Tóth-Gyollay Dániel által készített konkordancia alapján.
19	  Saját adat a Drs. Tóth-Gyollay Dániel által készített konkordancia alapján.
20	  Saját adatok a Drs. Tóth-Gyollay Dániel által készített konkordancia alapján.
21	  Saját adat a Drs. Tóth-Gyollay Dániel által készített konkordancia alapján.

Péntek Dániel Gábor



1072025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

�Különböző szövegkorpuszok hatása a héber nyelvű Zsoltárok könyve 
szókincsére

A zsoltárok szövegében és így az általuk használt szókincs esetében is számos szóbeli 
vagy írott formában létező szöveg hatását is feltételezhetjük. Ezek a háttérben lévő szö-
vegek, illetve a különböző irodalmi és írnoki konvenciók több esetben magyarázhatják 
az előttünk álló héber szöveg nehezen érthető kifejezéseit, illetve bizonyos esetekben 
a más héber szövegekhez képest valószínűsíthetően eltérő értelemben használt szavak 
értelmezését is segíthetik.

E hatások közül elsőként egy Biblián kívüli irodalmi korpuszra, az ugariti szöve-
gekre kell utalnunk.

Egy jól ismert, az ugariti szövegekkel való kifejezéskészletbeli párhuzamot lát-
hatunk a Zsoltárok 68,5 esetében. E szöveghelyen a zsoltáros a következőképpen 
szólít fel JHWH dicséretére: „dicsőítsétek a pusztában lovaglót, akinek Jah a neve”.  
A רֹכֵֹבֵ עֲּ�בָּרֲָָבוֹֹת (’a pusztában lovagló’) szókapcsolat szoros párhuzamot mutat Baal 
egyik gyakori jelzőjével, a rākibu ‚urpati kifejezéssel (’felhőkön lovagló’ – KTU 1.2. IV 
8.29, Aqhat 3. I 43–44., KTU 1.10 I 7.). Abból, hogy a zsoltár a ’felhő’ jelentésű főnév 
helyére a héberül hasonló hangzású ’puszta’ szót illeszti, valamint abból, hogy a kifejezést 
JHWH dicsérete kontextusába ágyazza, azt is láthatjuk, hogy a Zsoltárok könyve nem 
egyszerűen átveszi a kifejezést, hanem adaptálja, átfogalmazza és újraértelmezi azt – ez 
más esetekben is jellemző az ugariti és bibliai szövegek közötti szöveges párhuzamokra .

Régóta ismert, hogy az ókori keleti, így azon belül a bibliai héber költészet 
egyik legalapvetőbb jellegzetessége a paralellismus membrorum, azaz a „tagok közötti 
paralellizmus”, amely azt jelenti, hogy két egymást követő egység (költői sor vagy félsor 
– a különböző szerzők által használt terminológia sajnos a mai napig sem vált egységessé) 
egymással párhuzamban van.

E párhuzam megteremtésének egyik eszköze az úgynevezett szópárok használata.22 
Ez azt jelenti, hogy a költői szövegek konvencionálisan használnak bizonyos kifejezése-
ket, oly módon, hogy amennyiben az egyik tagban megjelenik egy adott kifejezés, akkor 
a másik tagban annak paralleljeként a másik kifejezéssel találkozhatunk. A szópárok 
lehetnek szinonim jelentésűek, más esetekben viszont éppen ellenkezőleg, ellentétes 
jelentésűek is. Ilyen szópár például az ugariti lb (’szív’) és kbd (’máj’) szavak egymás 
melletti előfordulása (pl. KTU 1.3 II 25–26, KTU 1.19 I 34–35), amely megjelenik a 
Zsoltárok könyvében is, a Zsoltárok 16,9 szövegében. (Más kérdés, hogy a bibliai elő-
fordulás esetében a masszoréta szöveg a feltételezhető eredeti כָָּבֵֵד�, ’máj’ szó helyett, a 
 dicsőség’ jelentésű szót tartalmazza). A Zsoltárok 16,9 szövege egyébiránt egy’ ,�כָָּבוֹד

22	  �Cassuto, Umberto Moshe: Parallel Words in Hebrew and Ugaritic, in Cassuto, Biblical and 
Oriental Studies, Jerusalem, Magnes Press, 1975, 60–68.; Avishur, Yitzhak: Stylistic Studies of 
Word-pairs in Biblical and Ancient Semitic Literatures, Kevelaer – Neukirchen-Vluyn, Butzon&-
Bercker – Neukirchener, Alter Orient und Altes Testament 210, 1984.; Watson, Wilfred G. E.: 
Traditional Techniques in Classical Hebrew Verse, Sheffield, Sheffield Academic Press, 1994, Journal 
for the study of the Old Testament Supplement Series 170, 262–312.

A Zsoltárok könyve szókincse 



108 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

másik szópárt is tartalmaz, a szinonim שׂמח és גיל gyököket, amelyek közül mind-
kettő jelentése ’örülni’.

A Zsoltárok 88,5–6 esetében a szópárok konvencionális használatánál is szorosabb 
kapcsolat feltételezhető egy a Baal-eposzban két alkalommal előforduló formula (KTU 
1.4 VIII,7–9, KTU 1.5 V,15–16) és a héber zsoltárversek között, bár természetesen a 
közvetlen irodalmi függőség nem bizonyítható. A két szöveg közötti párhuzamot egy-
részt a nehezen értelmezhető ugariti ḥptt, illetve héber ׁחָפְָשְִׁ�י lexémák,23 másrészt pedig a 
hasonló formájú jelentésű ugariti tspr byrdm arṣ, illetve héber נֶחְְֶשַׁ�בְְּׁ�תִּי עִִם־יוֹֹרְְדֵֵי בוֹֹר 
(’a gödörbe leszállók közé számíttattam’) sorok jelentik.

Meg kell itt jegyeznem, hogy a Zsolt 88,5–6 szövegén kívül a két korpusz átte-
kintése során nem találtam még egy szöveghelyet, amely esetében ehhez hasonló hos�-
szúságú, tulajdonképpen egy teljes mondatra kiterjedő szöveges párhuzam lenne egy 
ugariti irodalmi szöveg és egy zsoltárszöveg között. Másképpen fogalmazva azt is mond-
hatjuk, hogy nincs még egy olyan szöveghely a héber nyelvű zsoltárirodalomban, ahol 
egy az ugariti irodalmi szövegekből ismert hosszabb formula valamiképpen – igaz, 
módosult formában – utat talált volna egy zsoltár szövegébe.

Héber Biblián belüli szövegek hatása is látszik a Zsoltárok könyvébe tartozó költe-
mények nyelvezetén, illetve szókincsén, ezek közül két példát szeretnék említeni a kö-
vetkezőkben: egy irodalmi szövegegységét (Tóra) és egy műfajét (bölcsességirodalom).

A Tóra szövegének hatásával kapcsolatban elsőként említendő példa az, hogy a 
Zsoltárok 16,5, 73,26 és 119,57 verseiben az imádkozó örökségének (חֵֵלֶֶק) nevezi 
JHWH-t.

Az elgondolás a Numeri 18,20 szövegéből származik, ahol JHWH azt mondja Lévi 
törzsének, a lévitáknak, hogy nem kapnak földi örökrészt (חֵֵלֶֶק) JHWH-tól, mert az 
ő örökrészük JHWH lesz:

 
(„És azt mondta JHWH Áronnak: A földjükből nem fogsz örökséget kapni, és nem 
lesz örökrészed közöttük; én vagyok a te örökrészed és örökséged Izrael fiai között.”24)  
A zsoltárokra ebben az esetben egy tórai szöveg hatott, amelyet azok – főképpen a Zsol-
tárok 73,26 szövege – a JHWH-val való örök, megmaradó közösség jelének látnak. Ez 
alapján joggal nevezheti Gerhard von Rad e zsoltárszakaszokat a Numeri 18,20 spiri-
tualizáló exegézisének.25

Az ehhez hasonló, von Rad nyomán spiritualizálónak nevezhető szóhasználat véle-
ményem szerint még erősebben látszik a második példa esetében. A Zsoltárok 39,13, 
illetve hozzá hasonlóan egy Zsoltárok könyvén kívüli zsoltárimádság, Dávid Krónikák 

23	  �Erről részletesebben: Péntek Dániel Gábor: Innováció, teológiai fejlődés vagy különböző nézetek 
párhuzamos jelenléte? Szempontok a zsoltárirodalom halállal, alvilággal és örök élettel kapcsolatos 
felfogásai közötti eltérések értelmezéséhez in Dezső Tamás – Pócza István (szerk.): Batthyány La-
jos Alapítvány Doktori Ösztöndíjprogram 2020/2021, Budapest, Batthyány Lajos Alapítvány, 2022, 
818–837, 830–832.; Uő.: Kiáltás a mélységből. Alvilágkép a zsoltárköltészetben, Budapest, Károli 
Gáspár Református Egyetem – L’Harmattan, 2024, 141–143.

24	  A forrásszövegeket minden esetben saját fordításomban közlöm.
25	  von Rad, Gerhard: Theologie des Alten Testaments, Band 1, München, C. Kaiser, 1957, 402.

Péntek Dániel Gábor



1092025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

könyvében szereplő imája (1Krón 29,15) a ֵגֵּר�  (’jövevény’) és a תּּוֹֹשָׁ�ׁב (’betelepült’, a 
Károli fordítás hagyományos szóhasználata szerint: ’zsellér’) kifejezések együttes hasz-
nálatával utal az emberi mulandóságra.26 (Az utóbbi kifejezés csak itt fordul elő a 
Zsoltárok könyvében.) A két kifejezés eredetileg a jogi nyelvből származik, elsősorban 
a Szentségtörvény (Lev 19–27, Heiligkeitgesetz) jellemző kifejezései. Szópárként a két 
imádság szövegén kívül a Genesis 23,4, Leviticus 25,23.35.47, Numeri 35,15 szöveg-
helyeken jelennek meg (vö. továbbá Lev 25,6.45). A törvényi szövegekben a két szó ide-
genekre vonatkozik, azaz olyan emberekre, akik nem izraeliek, bár a 12 törzs birtokául 
kijelölt területen élnek. A szópár a Zsolt 39,13-ban (és a párhuzamos 1Krón 29,15-ben) 
egészen más hangsúllyal jelenik meg, itt ugyanis az ember halandóságára utal, amit 
JHWH „halhatatlanságával” állít szembe a zsoltárköltő. A jövevénység és betelepült-
ség tehát itt nem társadalmi státuszt,27 hanem egzisztenciális állapotot jelöl, Isten és az 
ember alapvető különbségére mutat rá. A Tóra szóhasználatának e reinterpretációját 
feltehetően az is elősegítette, hogy a zsoltárköltő a Leviticus 25,23-ban szereplő אֶֶרֶֶץ 
(’föld’) kifejezést – amely eredetileg Kánaán földjére, az örökségként kapott területre 
utal – a teremtett világ egészére, az emberi lét színterére vonatkoztatta.

A fenti két példából tehát láthatjuk azt, hogy a Zsoltárok könyve egyes szavai 
alkalmazzák a Tóra törvényeinek szókincsét, azonban saját mondanivalójuk kifejtésé-
nek céljából erősen átértelmezik az egyes kifejezéseket azok általános, illetve Tóra-beli 
használatához képest.

A következő említett példa a bölcsességirodalom hatása a zsoltárok szókincsére.  
A zsoltárkutatásban szokás megkülönböztetni az úgynevezett bölcsességi zsoltár műfa-
ját, azon költeményeket sorolják ebbe a műfaji kategóriába, amelyek gondolatiságára, 
teológiájára és szókincsére kiemelkedő hatással van a bibliai bölcsességirodalom (a 
Példabeszédek, Jób és a Prédikátor könyvét számíthatjuk ide, de meglátásom szerint 
elsősorban az első kettőnek a hatásával érdemes számolnunk).

A szókincs tekintetében meglehetősen nagy az eltérés az egyes kutatók között abban 
a tekintetben, hogy mely kifejezéseket tekintik bölcsességi hátterűnek a zsoltáriroda-
lomban.28

26	  �Péntek Dániel Gábor: „Jövevény vagyok előtted, betelepült, mint minden ősöm”. Az emberi mu-
landóság a 39. zsoltárban, in Egeresi László Sándor – Kovács Enikő Hajnalka (szerk.): Asré háís. 
Tanulmányok a 70 éves Karasszon István tiszteletére, Budapest, Károli Gáspár Református Egyetem 
Hittudományi Kar, 2025, 381–394, 390–392.

27	  �A jövevénység ószövetségi témájához lásd: Jenei Péter: Jövevények a kapuknál. A jövevényekkel való 
bánásmód vizsgálata az Ószövetségben, törvényi és narratív szövegek alapján, Doktori értekezés, Deb-
recen, DRHE, 2014.

28	  �Ehhez: Scott, Robert Balgarnie Young: The Way of Wisdom in the Old Testament, New York, Mac-
millan, 1971, 121.; Kuntz, J. Kenneth: The Canonical Wisdom Psalms of Ancient Israel: Their 
Rhetorical, Thematic and Formal Dimensions, in Jackson, Jared J. – Kessler, Martin: Rhetorical 
Criticism. Essays in Honor of James Muilenberg, Pittsburgh, Pickwick, 1974, 186–222, 200–202.; 
Hurvitz, Avi: Wisdom Vocabulary in the Hebrew Psalter. A Contribution to the Study of ”Wis-
dom Psalms”, Vetus Testamentum, 38. évfolyam, 1988/1, 41–51.; Gillingham, Susan: „I Will 
Incline My Ear to a Proverb; I Will Solve My Riddle to the Music of the Harp” (Psalm 49,4): The 
Wisdom Tradition and the Psalms, in Jarick, John (ed.): Perspectives on Israelite Wisdom. Proceed-

A Zsoltárok könyve szókincse 



110 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Mindenképpen óvatosságra van szükség ezen a téren, ugyanis két korpusz közös 
használatú kifejezéseinek az esetében nem lehet minden esetben pontosan megállapí-
tani az átvétel irányát. Elsősorban azon kifejezések esetében érdemes bölcsességi hatással 
számolni a zsoltárirodalomban, amelyek elsődlegesen a bölcsességirodalom szókincsé-
hez tartoznak, és a zsoltárokban csak néhány alkalommal jelennek meg.

Avi Hurvitz két ilyen kifejezést tárgyal részletesen:29 a הוֹֹן és a סוּר מֵרֵַַע kifejezé-
seket. A הוֹֹן kifejezés jelentése ’vagyon’, ’érték’. A Példabeszédek könyvében tizennyolc 
alkalommal fordul elő. A Zsoltárok könyvében ezzel szemben összesen háromszor jelenik 
meg. Ezen előfordulások közül a Zsoltárok 112,3 egyértelműen egy klasszikus bölcsességi 
téma kifejtése során használja a kifejezést: mégpedig a Zsoltárok 1-ből is ismert két út 
bemutatásával kapcsolatban, amely szerint az igazak áldásban fognak részesülni, a bűnö-
sök sorsa pedig pusztulás lesz: דֽ׃ דֶֶ֥ת לָ�עַֽ  Vagyon„ – הוֹֹן־וָ�עֹ֥֥שֶׁ�ׁר בֵּ�בְֵּית֑֑וֹֹ �וְ֝צִִ֝דְְקָָת֗וֹֹ֗ עֹֹ�מֶ֥
és gazdagság van [az igaz] házában és igazsága megmarad hosszú időre.” A Zsolt 112 
egyébiránt egy alfabetikus achrosztikonos költemény, amelynek, egyes félsorai a héber 
ábécé, az alefbét soron következő betűjével kezdődnek, és a הוֹֹן szó a ה sorban szerepel.

Egy másik előfordulás szintén egy alfabetikus zsoltárban, a 22x8 versből álló 
Tóra-zsoltárban, a Zsoltárok 119-ben található: ל֣ לּ�כָּ־הֽֽוֹֹן׃ י֥ךָָ שַׂ֗��֗שְׂ�ּ�תִּׂי �עַּ֣�כְּ רֶֶ֖ךְְ עֵֵדְְוֺֺ�תֶ֥  �דֶּ֖�בְּ
– „A Te törvényed útjának jobban örvendezek, minden vagyonnál.” (Zsolt 119,14)  
A Zsoltárok 44 ezzel szemben egy közösségi könyörgő imádság keretein belül használja 
a szót a 13. versében (מְּ�תְִּ��כֹּֽֽר־עַַ�ךָּ֥�מְּ֥ בְְלֹאֹ־ה֑֑וֹֹן – „Eladtad népedet értékén alul…”).

A másik kifejezés, amelyet Hurvitz bölcsességi hatásnak tekint a zsoltárirodalom-
ban, a סוּר מֵֵרַַע (’elfordulni a rossztól’) szókapcsolat. Ez a kifejezés a Példabeszédek 
könyvében hat alkalommal (Péld 3,7, 4,27, 13,19, 14,16, 16,6, 16,17) fordul elő, 
emellett háromszor jelenik meg Jób könyvének prológusában (Jób 1,1, 1,8, 2,3), illetve 
még egy további alkalommal a könyv fő részében (Jób 28,28). Ezek mellett a bölcses-
ségirodalmi előfordulások mellett egy Ézsaiás könyvében (Ézs 59,15) való előfordulás 
mellett két alkalommal a Zsoltárok könyvében jelenik meg. Pusztán a fenti számok 
alapján is feltételezhető, hogy igaza van Hurvitznak abban, hogy a zsoltárokban a kife-
jezés megjelenését valóban a bölcsességirodalom hatásának tekinthetjük. A Zsoltárok 
34,14-ben és a 37,27-ben egyaránt a „fordulj el a rossztól és cselekedd a jót” ellentét-
páron belül jelenik meg a kifejezés. A két zsoltárszakasz esetében bölcsességi hatásról 
árulkodik azok tágabb kontextusa is.

A Zsoltárok 34,12–23 tulajdonképpen egy klasszikus bölcsességi tanítást fogalmaz 
meg arról, hogy az igazakat megmenti az Úr bajukból, és jó soruk lesz, a bűnösöket 
viszont utol fogja érni végzetük. Ezen a szakaszon belül a Zsoltárok 34,14–15 versei 
bölcsességi tanításokat, tanácsokat tartalmaznak:
הֽוּ׃ּ  ׁשׁ שָׁ�לׁ֣וֹֹ֣ם וְרְָָדְְ�פֵֽ הֽ׃ ס֣וּ֣רּ �מֵ֭רָָ֭ע וַעֲַשֲֵׂ�הׂ־ט֑וֹֹ֑ב ��קֵּּ֖�בַּ ר֥ מִרְְִ�מָֽ ��בֵּּ֥�דַּ �וּ֝שְׂ֝�פָׂ�תֶ֗י֗ךָָ מִ ע֑   נְ�צֹ֣ר֣ לְוֹֹׁשׁנְ�ךָ֣֣ מֵ�רָ֑
– „Őrizd meg nyelvedet a rossztól / és ajkadat hazug beszédtől, / fordulj el a rossztól és 
tegyél jót / keresd a békességet és kövesd azt!”

ings of the Oxford Old Testament Seminar, London – New York, T&T Clark, The Library of Hebrew 
Bible/Old Testament Studies 618, 2016, 277–309, 281–285.

29	  Hurvitz: i. m., 45–49.

Péntek Dániel Gábor



1112025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Hasonló a helyzet a Zsoltárok 37 esetében is, amelynek az egésze arról tanít, hogy 
az igazak ne keseredjenek meg a bűnösök miatt, mert a bűnösök jó sora semmiképpen 
sem tarthat hosszú ideig. Ebben a zsoltárban a bölcsességi tanács önmagában áll, viszont 
a zsoltáros indoklást is fűz hozzá: םֽ׃  Fordulj el a„ – ס֣וּ֣רּ �מֵ֭רָָ֭ע וַעֲַשֲֵׂ�הׂ־ט֗וֹֹ֗ב וּשְּׁ��כֹׁ֥ן֥ לְעְוֹֹ�לָֽ
rossztól és tegyél jót és [itt?] fogsz lakni örökké.” (Zsolt 37,27)

A Zsoltárok 37 esetében az is feltűnő, hogy a szövegben nem találkozunk az imád-
ság beszédmódjával, végig egy tanító beszédét olvashatjuk az igazhoz, de JHWH-t 
nem szólítja meg ez a zsoltár.  Hasonló bölcsességi tanítói alapszituáció rajzolódik ki 
a Zsolt 34,5–23 verseiben is, ám ebben az esetben a zsoltáros ezt a tanítói beszédet az 
istendicséret (2. vers), valamint a hívek közösségében JHWH-nak mondott hálaadás 
(3–4. versek) kontextusába ágyazza.

A Hurvitz által bölcsességi hatásnak tekinthető, fentebb említett példákon túl meg-
próbáltam további olyan lexémákat találni, amelyek kifejezetten a bölcsességirodalom 
hatását mutathatják a Zsoltárok könyvében, azonban minden egyes általam megvizsgált 
elem esetében megmaradt a bizonytalanság a forrást, illetve az átvétel irányát illetően.

Erre a bizonytalanságra jó példa lehet talán a מָָשָׁ�ָל kifejezés. Maga a szó példáza-
tot, illetve az etimológia okán talán pontosabban fogalmazunk, ha azt mondjuk, hogy 
’hasonlat’-ot jelent (vö. a szó előfordulásait a Zsoltárok 49 13. és 21. verseiben). Másál-
nak nevezi az Ószövetség Jótám Abimelekről (Bír 9,7–21), illetve Nátán Dávidnak 
mondott példázatát (2Sám 12,1–14), illetve e szó többes száma szerepel a Példabeszé-
dek könyvének feliratában: מִשְִׁ�לֵֵׁי, azaz ’másálok’ – ez utóbbi előfordulás alapján tehát 
azt is gondolhatnánk, hogy a szó kifejezetten a bölcsességirodalom szókincséhez lenne 
sorolható., Ugyanakkor a Numeri 23–24 több alkalommal használja a szót a Bálám 
által elmondott költeményekre (áldásokra), amelyek inkább a prófétai jellegű beszéd-
hez állnak közelebb (4Móz 23,7.18, 24,3.15.20.21.23).

Honnan származik vajon ez a kifejezés, tényleg a bölcsességirodalom legsajáto-
sabb szókincséhez kell azt sorolnunk?

A zsoltárokban úgy tűnik, hogy 4 előfordulásából két esetben is hangszeres kísé-
rettel előadott énekre utal a szó (Zsolt 49,5, 78,2). Ezek közül az előbbi ugyan egyér-
telműen egy bölcsességi tartalmú tanításra vonatkozik, az utóbbi szakasz esetében 
egyértelműen egy (üdv)történeti jellegű elbeszélésről van szó – ez alapján pedig nem 
állíthatjuk egyértelműen a bölcsességirodalmi eredetet. Így tehát – számomra legalábbis 
így tűnik – a מָשָָׁ�ָל szó használatakor a hangsúly inkább az előadáson, a performatív 
jellegen van, semmint a bölcsességi háttéren.30 A főnév másik két előfordulása esetében 
(Zsolt 44,15, 69,12), úgy látszik, hogy valakivel szemben megfogalmazott, negatív tar-
talmú szöveget jelent a מָשָָׁ�ָל szó. Amennyiben – de ez nem szükségszerű véleményem 
szerint – ezeket az előfordulásokat is a performativitás felől szeretnénk értelmezni, 
akkor azt mondhatjuk, hogy e szöveghelyek esetében „gúnydal”-ról lehet szó.

A משׁל gyök négy alkalommal fordul elő igeként a Zsoltárok könyvében, ezek 
közül mindegyik esetben ’hasonlítani’ értelemben jelenik meg (Zsolt 28,1, 49,13.21, 

30	  �Vö. Vayntrub, Jacqueline: Beyond Orality. Biblical Poetry on its Own Terms, London, Routledge, 
The Ancient Word, 2019, 36–60.

A Zsoltárok könyve szókincse 



112 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

143,7). A Zsoltárok 28,1 és 143,7 szerint a szenvedéseket megtapasztaló imádkozó 
lesz hasonló a sírba leszállókhoz, azaz a halottakhoz, a Zsoltárok 49-ben szereplő két 
előfordulás pedig az embert hasonlítja az állatokhoz.

A מָָשָׁ�ָל mint műfajmegjelölő elem az egyes zsoltárok felirataiban nem jelenik meg, 
így a kutatás által bölcsességinek tekintett zsoltárok felirataiban sem! Mindezek alapján 
tehát azt a megállapítást tehetjük, hogy a משׁל ige és a מָָשָׁ�ָל főnév Zsoltárok könyvé-
ben való előfordulásait nem tekinthetjük egyértelműen bölcsességi hatásnak, így nem 
állíthatjuk azt, hogy a kifejezés a bölcsességirodalomból került bele a zsoltárirodalom 
szókincsébe.

Zárszó

Tanulmányomban a Zsoltárok könyve szókincsével foglalkoztam két eltérő szem-
pont alapján: egyrészt statisztikai szempontból sorra vettem a könyv költeményeiben 
leggyakrabban előforduló kifejezéseket, másrészt pedig áttekintettem néhány olyan 
szövegkorpuszt, amelyek kimutathatóan hatással voltak a zsoltárok nyelvhasználatára 
és szókincsére. (A nyelvi hatáson túl természetesen figyelembe kell vennünk az irodalmi, 
vallási és teológiai összefüggéseket is.) Mindkét területen érdemes további kutatásokat 
végezni, illetve főképpen a Zsoltárok könyve szókincsére ható szövegek esetében bőven 
lehetne még sorolni a példákat – mind a bibliai, mind pedig a Biblián kívüli szövegek 
köréből (prófétai irodalom, mezopotámiai imádságok stb.).

Egy érdekes továbbgondolása lehetne a problémának az, ha a zsoltárok héber szókin-
csét összevetnénk Zsoltárok könyve magyar fordításainak szókincsével (vagy akár más 
nyelvű, így például az egyes ókori fordításokéval). Különösen is érdekes lehetne ez azok-
nak a témáknak az esetében, amelyeket a héber költői nyelv több különböző szóval tud 
kifejezni. Ilyen témák lehetnek a könyörgés és az istendicséret, illetve hálaadás, azaz az 
Istenhez fordulás különböző formái. Egyes konkrét szövegek esetében is érdemes lenne 
összevetni a héber szöveg szókincsét a magyar fordításokéval: erre jó példa lehet a 119. 
zsoltár és abban a Tóra/törvény görög megnevezései, vagy éppen a 88. zsoltár, benne az 
alvilág/halottak hazája megjelölésére vonatkozó különböző kifejezésekkel.31 Mindezek-
ben az esetekben azt a kérdést érdemes feltenni a kutatás során, hogy a fordítások mennyi-
ben tudták megőrizni a héber szöveg azon sajátosságát, hogy ugyanannak a fogalomnak a 
kifejezésére többféle, egymástól eltérő szót használ. Másképpen fogalmazva: mennyiben 
tükrözik a héber zsoltárok szókincsének gazdagságát az egyes fordítások?

31	  �Számításaim szerint a Zsolt 119 8 különböző szót használ a törvény megfelelőjeként, a Zsolt 88 
pedig 13 különböző halállal, illetve halottak hazájával kapcsolatos kifejezést használ, melyek közül 
több eufemisztikus kifejezésnek tekinthető. A Héber Biblia halállal kapcsolatos eufemisztikus jel-
legű kifejezéseihez: Schorch, Stefan: Euphemismen in der Hebräischen Bibel, Wiesbaden, Harras-
sowitz Verlag, Orientalia biblica et christiana 12, 2000, 215–218. 

Péntek Dániel Gábor



1132025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

ABSZTRAKT
A Zsoltárok könyve szókincse
A jelen tanulmány a Zsoltárok könyve héber masszoréta szöveghagyomány szerinti 
szövegének szókincsével foglalkozik. A könyv Második Templom korabeli kultuszi-li-
turgikus imák gyűjteménye, amely mindmáig nagy hatással van az istentiszteleti, illetve 
általában az egyházi nyelvhasználatra. A Zsoltárok könyve költeményei esetében fel-
tűnő az, hogy a feltételezhetően különböző, és nem is egy időben élő szerzők számos 
esetben egy konvenciókon alapuló nyelvhasználathoz kötődnek: így mind a könyör-
gésnek és a panasznak, mind a hálaadásnak és az istendicséretnek megvan a maga spe-
ciális szókincse és nyelvezete. E tanulmányban két eltérő szempont figyelembevételével 
tárgyalom a témát. Egyrészt statisztikai szempontból vizsgálom a Zsoltárok könyve 
szókincsét, áttekintve a könyv leggyakrabban előforduló kifejezéseit, másrészt pedig 
példákon keresztül áttekintek néhány olyan szövegkorpuszt, úgymint az ugariti narratív 
költői szövegeket, a Tórát, illetve az ókori izraeli bölcsességirodalmat, amelyek hatással 
voltak a zsoltárok nyelvhasználatára. Természetesen ezek esetében a nyelvi hatáson túl 
számolhatunk irodalmi, vallási, teológiai hatásokkal is.

Kulcsszavak: Zsoltárok könyve, zsoltárköltészet, szókincs, imádság, masszoréta 
szöveg

ABSTRACT
The Vocabulary of the Book of Psalms

The paper examines the vocabulary of the Hebrew Masoretic text of the Book of Psalms. 
The Book of Psalms is a collection of cultic-liturgical prayers from the Second Temple 
period, which continues to have a significant influence on the language of worship. In 
addition, it is striking that the poems in the Book of Psalms, which were presumably 
written by different authors at different times, are in many cases bound by a convent-
ional language, thus, supplication and lament, as well as thanksgiving and praise, each 
have their own special vocabulary and style. In this study, I approach the topic from 
two different perspectives. On the one hand, I examine the vocabulary of the Book of 
Psalms from a statistical point of view, providing an overview of the most frequently 
occurring expressions in the book. and on the other hand, I examine several text cor-
pora, such as the Ugaritic narrative poetry, the Torah, and ancient Israeli wisdom lite-
rature, which influenced the language and vocabulary of the Psalms. In these cases, in 
addition to linguistic influences, we can of course also take into account literary and 
theological influences.

Keywords: Book of Psalms, psalmody, vocabulary, prayer, Masoretic text

A Zsoltárok könyve szókincse 



„Cím nélkül”, 120x100 cm, akril/vászon



1152025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

1. Problémafelvetés és módszertan

A különböző természettudományos és 
társadalomtudományi területeken a kuta-
tók óriási hangsúlyt fektetnek arra, hogy 
egy kutatás lefolyása és az eredmények 
kiértékelése minél inkább mentes legyen 
a személyes befolyásoltság alól. Az úgy 
nevezett double-blind study során sem a 
résztvevő, sem a kutató nem ismeri azt, 
hogy a kapott kísérleti gyógyszer placebo 
vagy valós, feltételezett hatóanyagot tar-
talmazó készítmény – hiszen így zárhatják 
ki azt, hogy a kutató akár már a kérde-
zés módjával is befolyásolja az eredményt, 
amit a kiértékelés során kapnak. Érthető, 
hogy ilyen nagy hangsúlyt fektetnek a 
minél pontosabb, a befolyásoltságnak 
még a gyanúját is elkerülő eredményre 
(még ha tudják is, hogy a szubjektivitást 
teljesen nem zárhatják ki), mivel egy-
részt óriási pénzösszegbe kerül egy-egy 
ilyen kutatás, másrészt pedig emberéle-
tek múlnak azon, hogy az adott gyógy-
szer valóban működik-e.

Keresztyén emberként hisszük azt, 
hogy azok a megállapítások, amelyeket 
a teológiai kutatásaink során meghatá-
rozunk, leírunk, felfedezünk, segítenek 
abban, hogy még inkább megértsük akár 
Isten akaratát, akár azt, hogy ezt az akaratot 
hogyan tudjuk a hétköznapjainkban meg-
élni. Ennek ellenére a teológiai szakiroda-
lom nagyon keveset foglalkozik magával 
a teológiai kutatásmódszertannal, és még 
kevesebbet azzal, hogy a kutatás során az 
egyénnek milyen hatása és befolyása lehet 
annak menetére és az elkészült műre.

Tanulmányom célja, hogy a teológián 
belül a lelkigondozás területére leszűkítve 
megvizsgálja, milyen hatása van az egyén 
személyes érintettségének egy kutatás 

TANULMÁNYOK

Rózsa Dávid

SZEMÉLYES 
ÉRINTETTSÉGŰ 
TÉMÁK KUTATÁSA 
A LELKIGONDOZÁS 
TERÜLETÉN

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.8

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.8


116 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Rózsa Dávid

során. Bár a személyes érintettségnek többféle definíciója is létezik,1 kutatásom folya-
mán úgy írtam le, mint olyan témákat, amelyekkel a kutatónak személyes tapasztalata 
van, akár közvetett, akár közvetlen módon érintett benne. Ez lehet egy bizonyos lel-
kigondozói kérdés, amelyben volt már kliense, egy olyan megakadás, amelyet ő maga 
is tapasztalt a saját életében, vagy például egy olyan téma, amelyet fontosnak és meg-
határozónak tart a hite vagy személyisége szempontjából. Ebbe beletartozik az, hogy 
hogyan is jelenhet meg ez a személyes érintettség, miképp befolyásolja a kutatót és a 
kutatás menetét, legyen szó akár az adatgyűjtésről, azok értelmezéséről vagy a következ-
tetések levonásáról. A tanulmányom első felében ezeket a tényezőket vizsgálom majd, 
két konkrét dologra koncentrálva: a kutatási torzításra és a személyes kegyesség hatá-
sára. Ezt követően, a tanulmányom másik felében arra keresem a választ, hogy milyen 
lehetőségeink vannak arra, hogy ezt a személyes befolyásoltságot a hiteles eredmény 
érdekében minimalizáljuk, valamint hogy lehet-e a kutatás egészére nézve akár pozitív 
haszna is a személyes érintettségnek.

A tanulmány keretei miatt nincs lehetőségem arra, hogy a kutatott téma minden 
szegletét bemutassam. Mindezek helyett olyan részeit választottam mind a befolyásoló 
tényezőknek, mind az ezekre adott válaszoknak, amelyek gondolatindítóként funkci-
onálnak, és segítenek abban, hogy önreflexiót gyakorolva és a hivatkozott szakirodal-
makat felhasználva mi magunk fedezzük fel a saját befolyásoló tényezőinket és azokat 
a válaszokat, amelyeket ezekre adhatunk.

Módszertanát tekintve a kutatásom legnagyobbrészt szakirodalmak feldolgozásából 
áll. Mivel konkrét teológiai szakirodalom nagyon minimális mértékben állt rendelke-
zésemre ahhoz, hogy a kérdéseimre választ kapjak, ezért más tudományterületek elért 
eredményeit és felismeréseit kötöm össze a teológiai tudományterülettel, kontextuali-
zálva és aktualizálva mind a problémákat, mind a lehetséges megoldásokat is rá. Fontos 
megállapítani, hogy jellegéből adódóan erősen jelen van a szubjektivitás a kutatásomban, 
hiszen mások más szempontokat és lehetséges megoldásokat emeltek volna ki. Én ezeket 
tartottam a leginkább reprezentatívnak és gondolatindítónak, ami alapján még mélyeb-
ben elindulhatunk a lelkigondozás területén a kérdéskörben, akár ha más teológiai disz-
ciplínára szeretnénk alkalmazni azt. Ugyanígy fontosnak látom azt, hogy kutatásom bár 
érinti, de nem tartja témájának a szubjektív és objektív közötti probléma bemutatását, 
hanem elfogadottnak tekinti azt, hogy a teljes objektivitás nem érhető el, a szubjektivitás 
mindenképp jelen lesz a kutatásban, ennek a mértéke és jellege az, ami fontos.

2. Kutatást befolyásoló tényezők

Tanulmányom első részének alapvető kérdése tehát az, hogy a személyes érintettség 
miképpen befolyásolja a kutatás menetét a lelkigondozás területén. Célom, hogy olyan 
tényezőket fogalmazzak meg és írjak le, amelyek befolyásolják a kutatás bármelyik 

1	  �A személyes érintettség további definícióért és megközelítéseiért lásd: Illies, Jody – Reiter-Palmon, 
Roni: The Effects of Type and Level of Personal Involvement on Information Search and Problem 
Solving, Journal of Applied Social Psychology, 34. évfolyam, 2004/8, 1709–1729. 



1172025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén
 

fázisát, legyen szó akár a források és szakirodalmak kiválasztásáról és összegyűjtéséről, 
akár azok feldolgozásáról, végül pedig a következtetések levonásáról. Meglepő volt szá-
momra, hogy bár a tanulmányaim során többször is előkerült ez a kérdés, mégis amikor 
teológiai szakirodalom után kutattam, amelyek leírnák ezt a jelenséget, szinte alig talál-
tam hasonlót. Épp ezért kénytelen voltam több más tudományterületet is bevonni a 
kutatásomba,2 amelyek vagy a személyes érintettségről mint általános jelenségről beszél-
nek, vagy kidolgozott módszertannal rendelkeznek arra nézve, hogy hogyan kezeljék 
a kutatót mint személyt egy kutatás folyamán. Mindezeket összegyűjtve és a teológia, 
azon belül is a lelkigondozás területére értelmezve két tényezőt foglaltam össze, amelyek 
egyrészt befolyásolhatják a kutatást, másrészt pedig jó kiindulási alapot adnak a téma 
továbbgondolásához. Az első ilyen tényezőre, a kutatási torzításra annak általános volta 
miatt esett a választásom. Ezek a torzítások olyanok, amelyek minden kutatásban, sőt, 
a mindennapi viselkedésünkben és kognitív mintáinkban is előfordulhatnak, és kiha-
tással vannak rájuk. A második tényező, a személyes kegyességi irányzat, épp ennek az 
ellenkezője: erősen teológiaspecifikus, máshol nem nagyon jelenik meg, ám ugyanúgy 
erősen befolyásolhatja a kutatási eredményeinket.

 2.1 Kutatási torzítások
Az első befolyásoló tényező a kutatási torzítás (research bias). Ezek olyan tudatalatti 
folyamatok az egyénben, amelyek negatív irányba befolyásolják a kutatás különböző 
fázisaiban a munkát, végül pedig a kutatás végeredményét is. Hatására a kutató elfo-
gultságot mutathat egy-egy álláspont irányában, vagy esetleg teljesen figyelmen kívül 
hagyhat egy, az övével ellentétes álláspontot.3 A kutatási torzításnak több fajtáját ismer-
jük,4 valamint nincs egységes konszenzus a megnevezéseikről, több olyan is található 
közöttük, amelyek értelmezésüket tekintve fedik egymást.5

Az egyik, talán legismertebb és leggyakrabban előforduló kutatási torzítás, amivel 
a hétköznapokban is találkozhatunk, az az úgynevezett megerősítési torzítás.6 Lényege, 
hogy a személy hajlamosabb azt az információt elfogadni, amely megerősíti azt a pre-

2	  �Mindez beleillik a gyakorlati teológia szellemiségébe, ami maga is rengeteg segédtudományt használ: 
Dingemans, Gijsbert D. J.: Practical Theology in the Academy: A Contemporary Overview, The 
Journal of Religion, 76. évfolyam, 1996/1, 82–96.

3	  �Simundic, Ana-Maria: Bias in research, Biochem Medica (Zagreb), 23. évfolyam, 2013/1, 12–15.; 
Mahtani, Kamal et al.: Catalogue of bias: observer bias, BMJ Evidence-Based Medicine, 23. évfolyam, 
2018/1, 23–24. 

4	  �Csak a kutatások során feltett kérdések között 48 különböző kutatási torzítást lehet kategorizálni, 
lásd: Choi, Bernard C. K. – Pak, W. P. Anita: A Catalog of Biases in Questionnaires, Preventing 
Chronic Disease, 2. évfolyam, 2004/1, Article 13.

5	  �Bár a tanulmány orvosi szempontból közelíti meg a kérdést, mégis aktualizálható a teológiai kutatá-
sokra is: Panucci, Christopher J. – Wilkins, Edwin G.: Identifying and Avoiding Bias in Research, 
Plastic and Reconstructive Surgery, 126. évfolyam, 126, 2010/2, 619–625.

6	  �Nickerson, Raymond S.: Confirmation Bias: A Ubiquitous Phenomenon in Many Guises, Review of 
General Psychology, 2. évfolyam, 1998/2, 175–220.; Megerősítési torzítás mellett ismerhetjük egyszerű-
en önigazolásnak is. Lásd: Atkinson, Richard – Hilgard, Ernest: Pszichológia, ford. Boross Ottilia 

– Gábris Krisztián – Ivády Rozália Eszter – Nábrády Mária, Budapest, Osiris Kiadó, 2005, 666.



118 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

koncepciót, amellyel az adott kérdésben rendelkezik. Bár a legtöbb dolognak pre-
koncepciókkal indulunk neki, mindez hatványozottan igaz egy olyan témában, ahol 
személyesen is érintettek vagyunk. Egy meglévő, kialakult kép él a fejünkben, akár 
tudatában vagyunk ennek, akár csak a tudatalattinkban van mindez jelen. Ez pedig 
még fogékonyabbá tesz bennünket a megerősítési torzítás jelenségére. Ha például az 
iskolai bántalmazottak lelkigondozásáról kutatunk, és szolgáltunk már ilyen közegben, 
nagy valószínűséggel megvannak az előfeltételezéseink arról, hogy milyen lépések vezet-
nek az iskolai bántalmazásig, vagy melyek azok a kritikus pontok, amelyeket egy ilyen 
lelkigondozói beszélgetésben mindenképpen érintenünk kell. Ezek a prekoncepciók 
pedig hajlamosabbá7 tesznek arra, hogy a szakirodalom összegyűjtése során különö-
sen is nagy figyelmet fordítsunk azoknak a tanulmányoknak és műveknek, amelyek 
ezekkel a megközelítésekkel foglalkoznak, akár más megközelítések és fontos kérdé-
sek kárára is. A torzításnak ez a fajtája leginkább az információgyűjtés fázisában tud 
megjelenni, de épp ezért az egész kutatás eredményét befolyásolhatja: ahelyett, hogy 
a kutatás valóban minden szempontot megvizsgálna, vagy hogy a kutató is új infor-
mációkkal gazdagodna, fennáll a veszélye, hogy megmarad azoknál a szempontoknál, 
amelyeket addig is képviselt.

Ehhez kapcsolódóan fontos megismernünk a megfigyelői torzítást8 (oberser-
ver bias) is. A lelkigondozás területén történő kutatásoknál nagyon gyakran for-
rásként vannak jelen a személyes beszélgetések, interjúk. Ilyen esetben a forrásra 
óriási hatást gyakorol az, aki összegyűjti tőlük az adatot, nem csak azzal, ahogyan 
kérdez, hanem sokszor a jelenlétével is. A megfigyelői torzítás azt írja le, hogy a 
kutató hogyan tudja a válaszokat befolyásolni (ahogyan az előző torzításnál, úgy 
itt is tudat alatt) egyszerűen azzal, ahogyan egy-egy kérdést megfogalmaz.9 Szo-
rosan összefügg a megerősítési torzítással, hiszen itt is a kutató prekoncepciója 
az, ami a legnagyobb hatással van a végeredményre. Ha például a grounded-theory 
segítségével szeretnénk összeállítani egy kutatást arról, hogy miként függenek 
össze egymással a krízishelyzetek és a spirituális élmények, úgy, hogy mi magunk 
is életünk egy krízishelyzetében találtuk meg a kapcsolatot Istennel (tehát sze-
mélyesen is érintettek vagyunk a témában), nagy valószínűséggel prekoncepci-
ókkal fogunk érkezni a beszélgetésekbe, ahol erről kérdezzük az interjúalanyokat.  

7	  �Különösen is úgy, hogy tudjuk: a személyes érintettség az információ befogadásának a menetét is befo-
lyásolja: Allison, Scott T. – Mackie, Diane M. – Messick, David M.: Eredménytorzítások a szociális 
percepcióban: a diszpozicionális következtetések implikációi, attitűdváltozás, sztereotipizálás és társas 
viselkedés, in Hunyadi György – Hamilton, David L – Anh, Nguyen Luu Lan (szerk.): A csoportok 
percepciója, Budapest, Akadémiai Kiadó, Pszichológiai Tanulmányok 17, 1999, 130–165, 135.

8	  Mahtani et al.: i. m. 
9	  �Az orvoslásban ezzel írják le azt, hogy ha a kutató ismeri, hogy melyik csoport kapott valódi gyógy-

szert, úgy a visszajelzések során, ráutaló kérdésekkel és magatartással tereli az alanyt arra, hogy szá-
mára pozitív visszajelzést adjon. Szociálpszichológiában a jelenséget lásd: Fiedler, Klaus – Bless, 
Herbert: Társas megismerés, ford. Síklaki István, in Hewstone, Miles – Stroebe, Wolfgang (szerk.) 
Szociálpszichológia európai szemszögből, ford. Bodor Péter – Hárs György – Síklaki István – Ujlaky 
Judit, Budapest, Akadémiai Kiadó, 2007, 111–139, 131.

Rózsa Dávid



1192025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A torzítás szerint az, ahogyan kérdéseket teszünk majd fel, és ahogyan magunknak 
is összefoglaljuk a kérdésre kapott válaszokat, azt fogja visszatükrözni, amit mi is 
átéltünk.10

Említés szintjén beszélnünk kell még a korrelációs torzításról11 is, melynek lényege, 
hogy a kutató ott is összefüggést lát, ahol az valójában nincs jelen. Amennyiben a kutató 
munkájának abban a fázisában tart, hogy összefüggéseket keressen az összegyűjtött adatok 
között, feltételezhetjük, hogy rengeteg időt fektetett munkájába. Épp ezért, ha egyéb-
ként nem is volt személyes érintettsége, ezután mindenképp van: a ráfordított idő az, ami 
fontossá teszi számára a témát. Érthető, hogy szeretne összefüggéseket, eredményeket 
látni – és épp ez teszi jobban hajlamossá arra, hogy a korrelációs torzítás hibájába essen.

Összefoglalásként elmondható, hogy az általam bemutatott három kutatási torzí-
tás meghatározó tényezője a kutató prekoncepciója és személyes érintettség által befo-
lyásolt percepciója. Ezek a torzítások a kutatás bármelyik fázisában megjelenhetnek, 
legyen szó információgyűjtésről, azok feldolgozásáról vagy épp értelmezéséről.12 Ezek-
nek a torzításoknak a hatására a kutató fals következtetéseket vagy információkat gyűjt-
het össze, amelyek veszélybe sodorhatják kutatásának megbízhatóságát.13

 2.2 Személyes kegyesség és kegyességi csoportok
A személyes érintettség következő szempontja a kutató személyes kegyessége. Teológiai 
témáról lévén szó, engedjünk a feltételezésnek, hogy a kutató élő Isten-kapcsolattal 
rendelkezik.14 Ebből kifolyólag bír egyfajta gondolkodásmóddal és nézetekkel azon a 
téren, amelyen a teológia tanait és megállapításait látja. Bár a kegyességi irányzatokra 
több definíció is létezik, kutatásom során úgy foglaltam össze őket, és úgy kezeltem, 
mint kialakult, rendszert alkotó látásmód Istenről, hitről és teológiáról, amely bizo-
nyos kérdésekre és irányokra nagyobb hangsúlyt fektet, másokra pedig kevesebbet, vagy 
teljesen ki is hagyja azokat a látásmódjából. Meglepődve tapasztaltam, hogy a teoló-
giai szakirodalomban nagyon kevés olyan könyvet vagy tanulmányt találtam, amely 
a személyes kegyesség szerepével foglalkozna.15 Természetesnek kezeljük, hiszen jelen 
van, azonban azzal, hogy ez hogyan befolyásolja azt, ahogyan egy-egy teológiai témá-
hoz kutatóként hozzáállunk, nem foglalkozik a szakirodalom. Bár említettem, hogy 
az egész kutatásomhoz nagyon kevés szakirodalmat találtam, mégis sokatmondó volt 

10	  �Ez pedig összeköt az ismerősségi torzítással, ahol hajlamosak vagyunk olyan információkat keresni 
és könnyebben befogadni, amelyek megegyeznek azzal az információval, melyet mi is ismerünk. 

11	  �Pelham, Brett W. – Hart, Blaton: Conducting Research in Psychology: Measuring the Weight of 
Smoke, Thousand Oaks, Sage, 20195, 46–49.

12	  �A felsorolt torzítások közül az információgyűjtés alatt a megfigyelői torzítás jelentkezhet, az informá-
ció feldolgozása alatt a megerősítési torzítás, a következtetések levonásánál pedig a korrelációs torzítás.

13	  �A kutatási torzításokról bővebben lásd: Manstead, Anthony S. R. – Semin, Gün R.: A szociál-
pszichológia módszerei: eszközök, amelyekkel elméleteinket kipróbáljuk, ford. Síklaki István, in 
Hewstone – Stroebe: i. m., 77–108.

14	  �Vagy ha mégsem, úgyis rendelkezik bizonyos nézetekkel Istenről és a teológia kérdéseiről, amelyek 
– ha nem is a szó bevett értelmében, de – „kegyességi irányzattá” állnak össze.

15	  �A lelkészek személyes spiritualitásával (bár nem kutatói kontextusban) kapcsolatban lásd Siba Ba-
lázs: Pasztorálteológia, Budapest, L’Harmattan Kiadó, 2018.

Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén
 



120 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

számomra, hogy konkrétan ehhez a megközelítéshez volt a legkevesebb rendelkezésre 
álló anyag – még úgy is, hogy érthetően ez egy nagyon specifikus és kis részlete a teo-
lógiai kutatásmódszertannak. Más tudományterületeket segítségül hívva, a kegyességi 
irányzatok jelenségét két úton írom le, az egyik a szociálpszichológián belül a csopor-
tokhoz tartozás és a csoportok szembenállásának a jelensége, valamint a torzítások 
közül az úgynevezett csoporttorzítás (in-group bias).

Az első, ami felől megközelíthetjük a személyes kegyességi irányzatot, az a csoportok-
hoz tartozás és a csoportok közötti szembenállás jelensége. Ismerjük, hogy egy csoport-
hoz tartozás egyik jellemzője, hogy a csoportot a más csoportokkal való szembenállása 
alapján határozzuk meg.16 A csoporthoz tartozás megerősíti azt a konformitást,17 amit 
a csoport, együttesen, közös nevezőként elfogad, mint például a kegyességi irányzato-
kon belül azt, hogy különösen is nagy hangsúlyt fektetünk egy-egy dogmatikai állításra. 
Ugyanígy ismerjük a csoportnyomás18 jelenségét is, ahol az egyén belső nyomást érez arra 
nézve, hogy a csoport elvárásainak megfeleljen. Mivel részesei vagyunk a csoportnak, így 
személyes érintettséget jelent az, hogy ez az állítás beigazolódni látszik-e, vagy sem. Jelen 
esetben, ahol ezek hitkérdések, hatványozottan megfigyelhető ez, hiszen a hitünk sokszor 
a személyiségünk egyik alappillére, amellyel kapcsolatban nagyon erős énvédő mechaniz-
musok lépnek életbe, amennyiben bármilyen irányból megbolygatják azt.19

Épp ezért, amennyiben a kutatás a lelkigondozás egy olyan területére irányul, 
amely a személyes kegyességünkben fontos kérdés, úgy fennáll annak a veszélye, hogy 
az énvédő mechanizmusok miatt különösen is nehéz lesz olyan megállapításra jutni, 
amely szembemegy az eddigi, gondolkodásomnak sokszor alapját képező képpel. Pél-
daként, amennyiben a kutató istenképe egy nagyon következetes, bűnöket büntetéssel 
sújtó Isten, úgy nagyon nehéz lesz abban a témában kutatnia, hogy miképpen lehet 
Isten bűnbocsánatát és kegyelmét meghirdetni a lelkigondozásban, hiszen az alapvető 
teológiai gondolkodásmódjával megy szembe.20

Mindezt a fent leírt csoporthoz tartozás nyomása még inkább megnehezítheti. Ha 
én egy csoporthoz tartozom, akiknek viszonylag egységes nézőpontja van a teológiai 
kérdésekről, úgy nem tehetem meg azt (csoportnyomás), hogy ezekben a kérdésekben 
a csoporttal ellentétes véleményt fogalmazzak meg. Mindez a legtöbb esetben nem kog-
nitív szinten, hanem tudat alatt történik meg, és a kutatás eredményében köszön vissza.

A második irány, amelyből megközelíthetjük a kegyességi irányzat kérdését, az az 
úgynevezett csoporttorzítás.21 A csoporttorzítás szerint azt a csoportot, amelybe mi is 

16	  �Brown, Rupert: Csoportközi viszonyok, ford. Síklaki István, in Hewstone – Stroebe: i. m., 
421–451, 440–441.

17	  Atkinson – Hilgard: i. m., 653–655. 
18	  Uo., 720.
19	  Brown: i. m., 441–442.
20	  �Mindez pedig még inkább megerősítheti azokat a torzításokat, amelyekről az előző részben írtam. Az 

istenképekről és azok hatásairól lásd Bakk-Miklósi Kinga – Hézser Gábor: Pasztorálpszichológia, 
Budapest – Kolozsvár, Kálvin Kiadó – Exit Kiadó – Erdélyi Múzeum Egyesület, 2023, 153–166.

21	  �Brewer, M. B.: In-group bias in the minimal intergroup situation: A cognitive-motivational 
analysis, Psychological Bulletin, 86. évfolyam, 1979/2, 307–324.

Rózsa Dávid



1212025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

beletartozunk, hajlamosabbak vagyunk pozitívabban látni, döntéseiket kevésbé megkér-
dőjelezni, és véleményükkel könnyebben egyetérteni. Ezzel szemben, annak a csoportnak 
nézőpontjai, amelyhez mi nem tartozunk, sokkal nehezebben válnak számunkra bizo-
nyíthatóvá vagy elfogadhatóvá. A személyes érintettséget ebben az esetben is a csoporthoz 
tartozás jelensége adja. Különbsége a fent említett csoportnyomás és a csoportok közötti 
szembenállás jelenségével az, hogy míg a csoportnyomás egyszerre külső és belső hatás, 
amit a csoport többi tagja, valamint az egyén helyez tudat alatt önmagára, ezzel szemben 
a csoporttorzítás teljes mértékben belülről fakadó jelenség. Ugyanígy, a csoporttorzítás 
jelenségében erősebben megjelenik az, ahogyan más csoportokra tekintünk, míg a cso-
portnyomás elsősorban az ember saját csoportjával szemben jelenik meg.

A mi esetünkben a csoporttorzítás láthatóvá válhat abban, hogy annak a kegyességi 
csoportnak a dogmatikai látását, amelyhez mi magunk is hozzátartozunk, előnyben 
részesítjük a kutatásunk során. Kevésbé kérdőjelezzük meg egy-egy állítás validitását 
akkor, ha úgy véljük, hogy ez egy olyan állítás, amellyel a mi csoportunk is egyetért. 
Kialakul az a fajta szembenállás, hogy az a csoport, amelybe én tartozom, birtokolja az 
igazságot, míg a másik csoport hamis tantételeket vall. Innen pedig már csak egy lépés 
az, ahol a másik csoport által képviselt teljes álláspontot elutasítjuk, hiszen ők azok, 
akik ezt vallják, mi pedig mást. Ez a torzítás szélsőséges megjelenése, ám segít magunk 
előtt látnunk azt a skálát, ahová a kutató maga is felkerülhet ebben az esetben.

Összefoglalásként elmondható, hogy a személyes kegyességünk, és az, hogy ezál-
tal milyen kegyességi irányzatba tartozónak valljuk magunkat, milyen csoportba tar-
tozunk (tudatosan vagy tudat alatt), erősen befolyásolja azt, ahogyan a kutatás során 
egy személyes érintettséggel rendelkező témát megközelíthetünk. A fejezetben vizsgált 
kutatást befolyásoló tényezőkről pedig leírható, hogy negatívan befolyásolja azt, hogy a 
kutató hogyan válassza ki és dolgozza fel az adott forrásokat és szakirodalmakat, milyen 
összefüggésben látja őket, valamint melyek azok a következtetések, amelyeket kutatási 
eredményként levon belőlük.

3. Lehetséges megoldások

Tanulmányom első felében azokat a hatásokat vizsgáltam, amelyek a személyes érintettség 
esetében negatív irányba befolyásolhatják a kutató munkáját. Célom, hogy ebben a feje-
zetben két olyan lehetséges megoldást mutassak be, amelyek segítenek abban, hogy a fent 
említett személyes befolyásoltságot és az ezáltal kiváltott negatív hatást minimálisra csök-
kentsük. Továbbá annak a lehetőségéről is írok, hogy a személyes érintettség és ennek a fel-
vállalása hogyan járulhat akár pozitívan is hozzá egy-egy kutatáshoz és annak eredményeihez. 
Ahogyan az előző fejezetben, úgy itt is a szakirodalom hiánya miatt a teológia mellett más 
tudományterületeket vettem alapul, és azok felismeréseit aktualizáltam a témámra.

 3.1 Megismerés
Az első lehetséges megoldás a minél szélesebb és mélyebb megismerése a lehetséges 
torzításoknak, valamint a kutatási témában érintett szakirodalomnak. Bár végtelenül 

Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén
 



122 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

egyszerűnek hathat ez a fajta megközelítés, a szakirodalom mégis arról beszél,22 hogy a 
torzítások minimálisra csökkentésének legegyszerűbb, ám mégis leghatásosabb eszköze 
az, ha minél többet megismerünk belőlük. Mind a kognitív, mind a kutatási torzítá-
sokról rengeteg szakirodalom érhető el, akár tudományos szinten van rá szükségünk, 
akár csak átfogó módon szeretnénk képet kapni arról, hogy melyek azok a veszélyek, 
amelyekkel szembenézünk.

A szakirodalom javaslata szerint érdemes először megismerkedni azzal,23 hogy milyen 
fajta torzítások léteznek. Ezeknek az ismerete már önmagában is sokat segít abban, hogy 
néhányat elkerüljünk, hiszen a tudatalatti működési módokat teszi tudatossá, az addigi 
kimondatlan cselekvésünket mondjuk ki, ez pedig mind hozzájárul ahhoz, hogy a legkö-
zelebbi cselekvésnél felismerjük ezeket. Amennyiben pedig kutatás közben sikerül felis-
merni e torzításokat, úgy lehetőségünk van arra, hogy a kritikus kérdésekben ellenálljunk 
azoknak a negatív behatásoknak, amelyekkel a torzítások járnának.

Hasonlóképpen javasolják az ellenőrző listák készítését önmagunk számára, vagy 
már meglévő ellenőrző lista24 használatát, amely különböző kérdések alapján vezeti végig 
a kutatót azon, hogy beleesett-e valamelyik torzítási hibába. A lelkigondozásban történő 
kutatás kontextusában a torzítás megismerése jelentheti azt, hogy például időt hagyok 
magamnak egy-egy interjú és beszélgetés előtt, hogy fejben végiggondoljam: milyen tor-
zítási hibába eshetek bele a beszélgetés alatt? Vagy például hogy önreflexiót tanúsítsak, 
és megpróbáljam felderíteni magamban: mi az a válasz, amit hallani szeretnék? Amikor 
pedig a kutatás összefüggéseire keresem a választ, adjak magamnak időt arra, hogy a 
korábban említett listát átfussam, és végiggondoljam, melyikbe eshetek bele.

A megismerés másik területe a szakirodalomra vonatkozik. Ahogyan fent leírtam, a 
percepciónkat erősen befolyásolják a személyes tapasztalataink. Azonban minél inkább 
kiszélesítjük a megismerés körét, annál több olyan állásponttal szembesülhetünk, ame-
lyek megkérdőjelezik bennünk (akár tudat alatt is) ennek a percepciónak a létjogosult-
ságát. Ahogyan a száguldó kocsit is lassan, de biztosan megállítja a sok apró, elé rakott 
akadály, úgy az újabb és újabb más álláspontot képviselő szakvélemény is képes arra, 
hogy felhívja a kutató figyelmét az esetleges torzítására. 

Ahogyan a torzításoknál, úgy itt is sokat segít az, ha a kutató tudatosan keresi azokat 
a szakirodalmakat, amelyek az övével ellentétes álláspontot képviselnek – akár azt is kitűz-
heti magának célul, hogy öt vagy tíz ilyen tanulmányt mindenképp elolvasson, mielőtt 
megfogalmazza azt, mit is állít a szakirodalom nagy része szerint az adott kérdésről. 

Ugyanígy a megismeréshez tartozik az is, ha egy olyan szakember véleményét keresi, 
akár megvitatás, diskurzus szintjén is, akiről tudja, hogy övével ellentétes álláspontot 
képvisel (vagy akár más kegyességi csoportba tartozik, mint ő). Szélsőséges formája ez 

22	  �Pronin, Emily: Perception and misperception of bias in human judgment, Trends in Cognitive 
Sciences, 11. évfolyam, 2007/1, 37–43.

23	  Uo., 37–43. 
24	  �Ugyan nem tudományos forrás, mégis hasznos lehet az előre bemutatott ellenőrző listák közül 

néhány: Critical Appraisal Checklists, casp-uk.net, URL: https://casp-uk.net/casp-tools-checklists/ 
Utolsó letöltés: 2025. 04. 27.

Rózsa Dávid

https://casp-uk.net/casp-tools-checklists/


1232025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

annak, hogy megkérdőjelezzük és megküzdjünk a saját véleményünkkel, mégis hasznos 
lehet akkor, ha sikerül felismernünk azt, hogy különösen is érintettek és befolyásoltak 
vagyunk az adott témában.

Mindezekből adódóan tehát bármennyire is tűnik kézenfekvő és egyszerű meg-
oldásnak az ismeretünk szélesítése személyes befolyásoltság esetén, sokat segít abban, 
hogy a felsorolt torzításokat és azok negatív hatását elkerüljük. Egyszerűségéből fakad 
gyengesége is – nem oldja meg a probléma gyökerét, és a kutatónak nem feltétlenül 
segít felismerni azt, hogy honnan ered a személyes érintettsége és befolyásoltsága, mind-
össze minimalizálja annak a hatását munkáiban.
 

3.2 Saját narratíváink és történetünk beemelése
Van azonban egy másik út is, amely segítségével a kutató nem egyszerűen a torzításokat és 
az ellentétes szakirodalmaknak a megismerését vállalja magára, hanem az önismeret rögös 
útját is. Ennek célja, hogy a saját motivációinkat, történetünket megismerjük, az adott 
témával kapcsolatos kimondatlan kérdéseinket önmagunk és Isten elé vigyük, szembe-
nézzünk saját kegyességünkkel és annak hátterével. Ezek a felismerések segíthetnek abban, 
hogy ne pusztán megpróbáljuk minimalizálni a torzításokat a kutatásainkban, hanem a 
saját érintettségünket felvállalva transzparensen beszéljünk arról, hogy a kutatás témája 
miben érinti a mi történetünket, és azt, ahogyan a nézőpontunk kialakult a kérdésben.

A természettudományos irányzattal szemben, ami érthető módon minél inkább 
arra törekszik, hogy bármiféle személyes befolyásoltságot és tényezőt kihagyjon a tanul-
mányaiból és kísérleteiből, a társadalomtudományok különböző területei felismerték 
azt, hogy a személyes érintettséget nem teljes mértékben kizárni kell (hiszen ez úgysem 
sikerülhet), hanem transzparensé tenni, sőt, akár előnyt is kovácsolhatunk belőle.25 
A szervezetkutatás területén egy kutató azt fogalmazza meg, hogy tulajdonképpen 
minden egyes kutatás egy saját narratívának a felépítése és bemutatása – mindössze 
ennek a végeredménye az a produktum, ami megszületik belőle.26

A legtöbbet a pszichológia foglalkozik ezzel a kérdéskörrel, mind a kutatás, mind a 
gyakorlati terápia terén. A kutatásban felveti, hogy a személyes érintettség az, ami nem 
csak negatívan befolyásolhatja a percepciónkat, hanem elősegíti, hogy az adott infor-
mációt könnyebben befogadjuk, és jobban el tudjuk raktározni.27 Ugyanígy ismerjük 

25	  �A szociálantropológia például felveti annak a kérdését, hogy vajon a személyes érintettség előnyt 
jelenthet-e egy-egy kutatás során, legyen szó akár a kutató motivációjáról, akár arról, hogy ezáltal a 
személyiségét mint munkaeszközt még inkább képes beemelni a munkájába. Lásd: Eriksen, Tho-
mas Hylland: Kis helyek – Nagy témák, Bevezetés a szociálantropológiába, ford. Karádi Éva – Varró 
Zsuzsa – a TEK (Társadalomelméleti Szakkollégium) szociálantropológia-szemináriumának hall-
gatói, Budapest, Gondolat Kiadó, 2006, 44.

26	  �Anteby, Michel: Relaxing the Taboo on Telling Our Own Stories: Upholding Professional Dis-
tance and Personal Involvement, Organization Science, 24. évfolyam, 2012/4, 1277–1290.; A gya-
korlati teológia területére koncentrálva is megfogalmazták a személyes jelenlét és érintettség fontos-
ságát, lásd Boaheng, Isaac: An Essential Guide to Research Methodologies in Theology and Religious 
Studies, Ghana, Noyam, 2024, 143.

27	  Atkinson – Hilgard: i. m., 720.

Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén
 



124 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

azt is, hogy a meggyőzés kérdéskörében milyen nagy szerepet játszik a személyes érin-
tettség.28 Az információ könnyebb befogadása és az azokra való nagyobb nyitottság 
nagy segítséget jelenthet a kutatói munka bármelyik szakaszában.

A kutatás mellett a személyes terápia területén is tért nyert az a nézet, miszerint a 
terapeuta személye fontos eszköze a terápiának. A legtöbbször a terápia úgynevezett 

„third wave”-nek29 nevezett időszakában jelent ez meg. Ennek több következménye is 
volt. Az első, hogy a terapeuta személyiségét is beengedték a terápiás ülésekre, és ahe-
lyett, hogy sztoikus, a kliens felett álló szemlélődő lenne, a terápiában megjelenhettek 
a személyiségjegyei, amelyek által ő maga is kongruensé és hitelessé válhatott a kliense 
szemében.30 Felismerték azt, hogy ezek a személyiségjegyek fontos mérői lehetnek akár 
annak is, hogy mennyiben lesz sikeres a terápia.31

Mindezt a lelkigondozás és az abban való kutatás területére aktualizálva elmond-
hatjuk, hogy itt is érvényesül a megállapítás: a személyiség a lelkigondozó eszköze – a 
kutatásban is. Ezek alapján az első és a legfontosabb dolog tehát az önismeret. Először 
is fontos tisztáznia a kutatónak önmagában, hogy melyek azok a témák, amelyek szemé-
lyes érintettséget jelentenek számára. Egy-egy kutatásban való elmélyedés előtt érdemes 
időt adni magának, hogy tudatosan végiggondolja: hogyan érint engem az adott téma? 
Melyek azok a témák, amelyek kritikus reakciókat váltanak ki belőlem, tagadást, dühöt, 
szomorúságot? Miért? A személyiségem, a magamról alkotott képem melyik területét 
érinti ez a téma?32 Hogyan érinti a teológiai látásomat és az istenképemet? A megfelelő 
önreflexióval és az önmagunknak jól feltett kérdésekkel nemcsak a torzításokat ismer-
hetjük fel a saját gondolkodásunkban, de azt is, hogy az miért van jelen. Mindez utat 
nyit arra, hogy transzparensen kezeljük mindezt a kutatásunkban. Ez a transzparencia 
nemcsak önmagunknak, hanem az olvasónak is segítség, hiszen őt is arra hívja, hogy 
vizsgálja meg, hogyan olvassa vagy hallgatja a kutatásunk eredményét.33

28	  �Petty, Richard E. – Cacioppo, John T. – Goldman, Rachel: Personal involvement as a deter-
minant of argument-based persuasion, Journal of Personality and Social Psychology, 41. évfolyam, 
1981/5, 847–855.

29	  �Vandenberghe, Luc – Da Silveira, Jacelaine Martins: Therapist Self-as-Context and the Curative 
Relationship, Journal of Contemporary Psychotherapy, 43. évfolyam, 2013/3, 159–167.

30	  �Audet, Cristelle T. – Everall, Robin D.: Therapist self-disclosure and the therapeutic relationship: 
a phenomenological study from the client perspective, British Journal of Guidance & Counselling,  
38. évfolyam, 2010/3, 327–342.; Goldfried, Marvin R. – Bruckell, Lisa A. – Eubanks-Cartel, 
Catherine: Therapist self-disclosure in cognitive-behavior therapy, Journal of Clinical Psychology, 
59. évfolyam, 2003/5, 555–568.

31	  �Delgadillo, Jaime et al.: Therapist personality traits as predictors of psychological treatment 
outcomes, Psychotherapy Research, 30. évfolyam, 2020/7, 857–870.; Knobel, Mauricio: Signif-
icance and importance of the psychotherapist’s personality and experience, Psychotherapy and 
psychosomatics, 53. évfolyam, 1990/1–4, 58–63.; Fletcher, Ashleigh C. – Delgadillo, Jaime: 
Psychotherapists’ personality traits and their influence on treatment processes and outcomes:  
A scoping review, Journal of clinical psychology, 78. évfolyam, 2022/7, 1267–1287.

32	  �A lelkész személyiségének a hatásáról lásd Hézser Gábor: Pasztorálpszichológiai szempontok az 
istentisztelet útkereséséhez, Budapest, Kálvin Kiadó, 2007.

33	  �Jogos kritika lehet, hogy a szaklektor segít a torzítások és más befolyásoltság kizárásában, azonban 
tudjuk, hogy rá is ugyanúgy érvényesek az itt felismert keretek, mint a kutatás lebonyolítására.

Rózsa Dávid



1252025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Ennek a fajta önismeret-gyakorlásnak a következő lépése, ha nemcsak egyszerű 
kérdésekre tudunk válaszolni, hanem koherens képpé, narratívává tudjuk mindezt 
összeállítani. Ezt a narratívát a kutatónak nem kitalálnia kell, hanem a kérdéseit meg-
válaszolnia, felismernie a saját életében. Ennek a narratívának a felismerése pedig segít 
abban, hogy nemcsak egyes kérdésekre lebontva tudjuk megválaszolni a személyes 
érintettségünk befolyását, hanem fordítva, tudatosítjuk vele magunkban azt, ahogyan 
én látom a világot, és azt ütköztetem olyan kérdésekkel, amelyekben kutatni akarok.

Ugyanígy mindez nemcsak a torzítások elkerülésében segít, hanem abban, hogy nyi-
tottabb legyek mások narratíváira is. Egy kvalitatív kutatás esetében ez segít abban, hogy 
empatikusabban forduljak ahhoz a személyhez, akivel a kvalitatív kutatást végzem, és fel-
ismerjem azt, hogy sokszor Ő is egyfajta személyes érintettséggel érkezik meg. Ezek előse-
gíthetik a mélyebb és a kutatás szempontjából tartalmasabb beszélgetések megszületését.

Végül pedig a saját narratívánk ismerete segít a kutatás témájának és módszerének 
a kiválasztásában. Amennyiben képesek vagyunk az önreflexióra a saját világlátásunk 
terén, úgy nem reagálni fogunk azokra a témákra, amelyek elénk kerülnek, vagy ame-
lyeket a tudatalattink hoz elénk, hanem „előbemehetünk”, tudhatjuk azt, hogy mi az, 
aminek a kutatása fontos számunkra – annak a pozitív hatásait pedig nem kell bemu-
tatnunk, ha a kutatót is érdekli az a terület, amelyen belül kutat. De ugyanígy a mód-
szerek kiválasztásában is segíthet az önreflexió, hiszen felismerhetem azt, hogy melyek 
azok a módszerek, amelyekben gyengébben vagy erősebben teljesítek. Segít abban is, 
hogy melyek azok a helyzetek, ahol bár az adott módszer használata lenne szakmai 
szempontból a legindokoltabb, a kutató mégis valamiért más irányba akar elindulni, 
és hogy mindezt miért teszi.

Ahogyan a lelkigondozást is vannak, akik úgy definiálják, mint ahol a lelkigondozó 
egyszerre áll a kliens felett (nem hierarchikus, hanem a szemlélődés módján) és mel-
lett,34 úgy értelmezhető ez a kutatásra is: egyszerre állok az adott témától távol, hiszen 
kutatóként feladatom az, hogy objektivitásra törekedjek, ám egyszerre állok az adott 
téma mellett is, hiszen felismerem és belátom, hogy személyesen is érintett vagyok 
benne, torzításokkal és előítéletekkel rendelkezem, épp ezért sokszor kerülhetek messze 
az objektivitástól. Ebből kifolyólag az önismeret és a saját narratívánk felismerése kulcs-
fontosságú lehet a személyes érintettségű témák kutatása során. Segíthet abban, hogy 
felismerjük és megválaszoljuk a személyes érintettségből fakadó kérdéseinket, mélyebb 
beszélgetések és kérdésfelvetések alakulhatnak ki a kvalitatív kutatásaimban, valamint 
segít abban is, ahogyan a kutatási témámat és módszereimet kiválasztom.

4. Összefoglalás

Tanulmányomban bemutattam, hogy hogyan hathat a személyes érintettség a lelkigon-
dozói témák kutatására. Ehhez a probléma felvetése és a módszertanom bemutatása 
után leírtam két olyan, kutatást befolyásoló tényezőt, amelyek személyes érintettség 

34	  �dr. Rózsai Tivadar: Lelkigondozástan, Debrecen, Debreceni Református Kollégiumi és Egyházke-
rületi Sokszorosító Iroda, 1981, 17.

Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén
 



126 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

esetén különösen is hatással vannak a kutatási folyamat bármelyik szakaszára. Ezekből 
az első a kutatási torzítás: olyan tudat alatti folyamatok az egyénben, amelyek leginkább 
a prekoncepcióink hatására elferdítik azt, ahogyan az információt összegyűjtjük, fel-
dolgozzuk vagy következtetéseket vonunk le belőle. A második a személyes kegyességi 
irányzatunk volt, mint aminek a hatására bizonyos kérdéseket hangsúlyosabban keze-
lünk a teológián belül, attól függetlenül, hogy a kutatásunkat az hogyan érinti, valamint 
aminek a hatására kialakulhat bennünk a csoportok közötti „mi és ti” szembenállás, 
ennek minden negatív következményével. A bemutatott példák alapján megállapítot-
tam, hogy a személyes érintettség negatívan is befolyásolhatja azt, hogy a kutató hogyan 
választja ki és dolgozza fel az adott forrásokat, milyen összefüggésben látja őket, vala-
mint melyek azok a következtetések, amelyeket kutatási eredményként levon belőlük. 
A negatív befolyásolás esetünkben például a témában releváns szakirodalom mellőzését, 
az információkból helytelen következtetések levonását jelenti.

Tanulmányom második felében azt mutattam be, hogy a fent vázolt problémákra 
milyen lehetséges megoldások létezhetnek. Hasonlóan az első részhez, a kevés teoló-
giai szakirodalomból kifolyólag más tudományágak felfedezéseit aktualizáltam a lel-
kigondozás területén történő kutatás kontextusára. Az első megoldás, amelyet leírok, 
a megismerés, amely során mind a kutatási torzítások, mind a témában releváns szak-
irodalomban való jártasságunk szélesítésének a hasznát indokoltam meg. A második 
lehetséges megoldás a saját narratívánknak a megismerése és beemelése a kutatási 
folyamatba. Ennek a következménye a transzparencia, mind a kutatásban résztvevők-
kel, mind önmagunkkal, mind a kutatás produktumát megismerőkkel szemben. Ez 
a transzparencia pedig segíthet abban, hogy a saját narratívánkat ne olyan dolognak 
tartsuk, amelytől meg kell szabadulnunk, hanem olyan lehetőségnek, amely a mun-
kánk minőségét emelheti.

A tanulmány kereteiből adódóan nem a minden szemszögből történő leírás 
volt a célom, hanem kiemelt szempontok és példák segítségével a témában való 
gondolatindítás. Azok számára, akiknek idegen a téma, a tanulmányom elsődleges 
célja, hogy megismertesse őket a személyes érintettség nehézségeivel, valamint az azokra 
adható lehetséges válaszokkal. Aki tapasztaltabban mozog a kutatás területén, annak 
számára a gondolatindítás volt a célom, ami által a témában újabb felfedezéseket tehet.

Kutatásom és ezáltal a megfogalmazott eredmények korlátai közé tartozik, hogy 
a lehetséges nehézségek és megoldások közül csak néhányat mutat be, a tanulmány 
kereteiből kifolyólag. Ugyanígy, ahogyan tanulmányom elején, úgy itt is fontos meg-
fogalmazni, hogy a kutatásom szubjektív, hiszen a téma általam lényegesnek tartott 
részeit emeltem ki. A kutatás alatt szembesültem azzal, hogy a témában milyen kevés 
teológiai szakirodalom létezik. Tanulmányom témája fontos és hasznos lehet minda-
zok számára, akik jobban szeretnék megérteni azt, hogy a személyes érintettség miként 
befolyásolja a lelkigondozói témában történő kutatásukat. Épp a téma fontossága miatt 
indokoltnak látom a további kutatást, akár a lelkigondozásban történő mélyebb kuta-
tásmódszertanára, akár más teológiai diszciplínák ugyanebből a szempontból való meg-
közelítésére nézve.

Rózsa Dávid



127

ABSZTRAKT
Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén

Különböző orvosi kutatásokban óriási hangsúlyt fektetnek a szakemberek arra, hogy mi-
nél pontosabb és személyes befolyásoltságtól mentes eredményt kapjanak, hiszen egy-egy 
gyógymód vagy gyógyszer eredményességén emberéletek múlnak. Keresztyénként hisszük, 
hogy azok a megállapítások, amelyeket a teológiai kutatásaink során felismerünk, abban 
segítenek, hogy még jobban megismerjük Isten akaratát, vagy még inkább meg tudjuk 
azt élni hétköznapjainkban. Ennek ellenére mégis keveset foglalkozunk azzal, hogy mi 
magunk, a személyünkkel, tapasztalatainkkal és előítéleteinkkel hogyan befolyásoljuk ezen 
kutatások menetét. Ebből kiindulva kutatásom fő témája pont az, hogy a személyes érin-
tettség alapján milyen szempontokat tudunk megfogalmazni, ami befolyásolja a teológiai 
kutatásunkat, különösen is a lelkigondozás területén. Tanulmányomat két fő részre osz-
tottam fel. Az elsőben olyan szempontokat mutatok be, amelyek nehézséget okozhatnak 
a kutatásaink során: az egyik a különböző torzításoknak a jelenléte, a másik pedig a saját 
kegyességi irányzatunknak a megjelenése a kutatási módszertanunkban és eredményében. 
A második felében, mintegy válaszként a nehézségekre, a lehetséges megoldások szem-
pontjaiból mutatok be kettőt: az első a megismerés mint válasz a torzításokra, a második 
pedig a saját történetünknek és narratívánknak a felismerése és beemelése a kutatásunkba. 
Előadásom végén megfogalmazom a kutatásom összefoglalt eredményét, valamint azokat 
az irányokat, amelyekben a téma kidolgozását még mélyebben folytatni lehet.

Kulcsszavak: kutatásmódszertan, torzítások, kegyességi irányzatok, lelkigondozás, 
személyes érintettség, pásztorálpszichológia 

ABSTRACT
Exploring personal involvement in pastoral care research

In various medical studies, professionals place enormous emphasis on achieving the 
most accurate and unbiased results, as the effectiveness of treatments and medications 
can directly impact lives. As Christians, we believe that the insights gained through our 
theological research help us better understand God’s will and how we can experience 
it daily. Despite this, we give little attention to how we influence the course of these 
researches, with our personalities, experiences, and prejudices.  Therefore, the main 
theme of my study, is how our personal involvement can impact our theological research, 
especially in the field of pastoral care. I have divided my study into two main parts. In 
the first, I will present aspects that may cause difficulties in our research: the presence of 
various biases, and the presence of our own personal piety in our research methodology 
and results. In the second half, as a response to these difficulties, I present two aspects of 
possible solutions: the first is cognition and self-awareness as a response to the biases, and 
the second is the recognition and incorporation of our own story and narrative into our 
research. At the end of my presentation, I will articulate the summarized findings of my 
research and the directions in which it can be taken to develop this theme in more depth.

Keywords: research methodology, biases, piety bias, poimenics, personal 
involvement, pastoral psychology

Személyes érintettségű témák kutatása a lelkigondozás területén
 



„Cím nélkül”, 10 x 7 cm, akril/papír



1292025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Bevezetés

A korinthusi gyülekezet nem volt kön�-
nyű helyzetben a 2. korinthusi levél 
megírásának idején. Ki is jelenthetjük 
bátran, hogy válságban volt. Több kihí-
vással – külső és belső problémákkal – 
kellett szembenézniük, amelyekkel úgy 
tűnik, nehezen boldogultak.

Kívülről meg kellett tapasztalniuk, 
hogy más felfogással rendelkező emberek 
szivárognak be a közösségbe, akik zavart 
keltenek. A zavarnak pedig az egyik fő 
oka az volt, hogy más tanítást hirdettek 
a korábbiakhoz képest.

A belső problémák pedig az imént 
megnevezettekből következtek. Ezek a 
tanítások megosztották a gyülekezetet. 
Szakadások keletkeztek. Ami pedig ennél 
is nagyobb problémát jelentett, hogy a Pál 
apostol iránti tisztelet, apostoli tekintélye 
eltűnőben volt. Pál apostol nincs könnyű 
helyzetben, hiszen több problémát kell 
egyszerre megoldania. Ebben az írásban azt 
szeretném feltárni, hogy milyen feszültség-
gel kellett szembenéznie Pál apostolnak és 
a gyülekezetnek. Kik lehettek az ellenfelek, 
akik feszültséget okozhattak?

Ezen felül pedig pár olyan szem-
pontot szeretnék megfogalmazni, amely 
elengedhetetlen volt, hogy a korinthusi 
gyülekezet állapotát stabilizálni lehessen.

1. A levélből kikövetkeztethető 
helyzet és a problémák feltárása

1.1 Feszültség
Korinthus települése korábban sem volt 
mentes a gyülekezeti problémáktól. Mivel 
is kellett szembenéznie Pál apostolnak? 
Mire kellett neki pontosan reagálnia? Erre 
a kérdésre szeretnénk először rávilágítani.

TANULMÁNYOK

Simon Döme 
András

A KORINTHUSI 
GYÜLEKEZET 
ARCULATA  
A MÁSODIK  
KORINTHUSI 
LEVÉL  
TÜKRÉBEN

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.9

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.9


130 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Simon Döme András

A II. Korinthusi levél Pál apostol levelei között különleges helyet foglal el, hiszen 
kifejezetten sok személyes, olykor pedig inkább fájdalmas, gyötrelmes dolgot ismer-
hetünk meg életével, szolgálatával kapcsolatban.1 Az egyik ilyen fájdalma Pálnak, hogy 
noha maga alapította azt a gyülekezetet, de minden jel arra utal, hogy az alapítást köve-
tően problémák tárháza jelent meg a korinthusi keresztyén közösségben.2

Amiben egészen bizonyosak lehetünk, hogy amikor a második levél megszületik, 
akkor már teljesen más a korinthusi gyülekezet helyzete, mint a korábbi időszakban.3 
Ez a megváltozott helyzet pedig nagyon elkeserítette az apostolt.4 Mi lehetett az, ami 
ennyire elszomorította? Nagy valószínűség szerint az egyik ok az, hogy a korábbi prob-
lémák továbbra is jelen vannak a közösségben. A második ok pedig minden bizon�-
nyal az, hogy az eddigiek mellett új problémák is megjelentek, amelyek következtében 
feszültség uralkodott. Mindezeknek a következtében pedig Pál apostolnak több táma-
dást kellett elviselnie, elszenvednie,5 aminek következménye, hogy az apostolt szembe-
fordították a gyülekezettel, amíg nem tudott jelen lenni.6 Nagy sérelem, fájdalom volt 
számára ez a helyzet, de talán még ennél is jobban fájhatott neki, amikor a közösség a 
tiszta evangéliumot is elhagyta.7 

A kihívások próbára tették a gyülekezetet, ennek szomorú eredménye pedig, hogy 
Pál apostolnak és a korinthusiaknak a bizalmi kapcsolata gyakorlatilag összeomlott.8 
Innentől kezdve pedig egyértelmű – talán nem is meglepő –, hogy a II. Korinthusi 
levél egyik központi témája az apostoli tekintélye elleni támadás, a másik pedig ennek 
az apostoli tisztségnek a védelmezése.9

Képzeljük magunkat az apostol helyzetébe. Gondoljunk csak bele, milyen meg-
alázó lehetett a gyülekezet alapítója számára egy ilyen mondatot lediktálni a levélbe: 

„Úgy gondolom, semmiben sem maradok el a fő-fő apostolok mögött.” (2Kor 11,5; 
12,11) A Pál apostol által használt jelzők természetesen ironikusan értendőek.10 Ez 
számára az egyik legnagyobb próba, hiszen ő volt az, aki teljes odaadással élt és halt 

1	  �Peres Imre: Pál apostol túlvilági látomásai, Debrecen, Patmosz Újszövetségi Kutatóintézet, 2016, 
11.; Kustár György: Bevezetés az Újszövetségbe, Sárospatak, Hernád Kiadó, 2024, 165.; Varga Zsig-
mond J.: Újszövetségi Bevezetés, Budapest, Doktorok Kollégiumának Főtitkári Hivatala, 2000, 235.

2	  �Balla Péter: 2 Korinthus 1,18-22 – Isten ígéreteinek beteljesedése Krisztusban, Igazság és Élet, 11. 
évfolyam (2017/4), 698–705, 698.

3	  �Cserháti Sándor: Pál apostolnak a korinthusiakhoz írt második levele, Budapest, Luther Kiadó, 2009, 
18.; Wolff, Christian: Der zweite Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig, Evangelische Verlags-
anstalt, 1989, 20112, 5–6.

4	  Peres: i. m., 11.
5	  �Tőkés István: A korinthusbeliekhez írt második levél magyarázata, Kolozsvár, Erdélyi Református 

Egyházkerület, 1996, 6.
6	  Peres: i. m., 11.; Balla: i. m., 698.
7	  Peres: i. m., 11.
8	  Cserháti: i. m., 18.; Tőkés: i. m., 5.
9	  �Tőkés: i. m., 5.; Bultmann, Rudolf: Der 2. Brief an die Korinther, Göttingen, Vandenhoeck & 

Ruprecht, 1987, 21.; Kocsis Imre: Bevezetés az Újszövetség könyveibe, Budapest, Szent István Társu-
lat, 2019, 447.; Wolff: i. m., 4.; Kustár: i. m., 166.

10	  �Keener, S. Craig: 1-2 Corinthians, Cambridge, Cambridge University Press, 2005, 227.; Cserhá-
ti: i. m., 18.



1312025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 

Krisztusért, éppen ezért egy igen fájó pont, hogy pont az apostolságát vonják kétség-
be.11 Minden valószínűség szerint viszont Pál mindig szem előtt tarthatta, hogy Jézus 
evangéliumának az a lelke, hogy maga Jézus is mert alázatos lenni, hiszen Ő is meg-
alázta magát. Jézus sem dicsekedni jött ebbe a világba, hanem büntetéseket elszenvedni. 
Krisztus igazi szolgája ezt az alázatot, olykor megaláztatást sohasem szégyelli.12

A kialakult nehézségek miatt a levél kezdetén szükséges, hogy Pál saját magát igazolja 
a megbízhatatlanság vádjaival szemben.13 A későbbiekben található utalás arra a személyre 
nézve (2. rész), aki megsértette az apostolt. Pálnak pedig bizonyára nem esett jól, hogy a 
közösség tagjai nem keltek a védelmére. Ezt követően talán nem is csodálkozhatunk azon, 
hogy fájdalommal hagyta el a korinthusi testvéreket, arra figyelmeztetve őket, hogy leg-
közelebbi találkozásakor már nem fog kegyelmezni a vétkesnek (2Kor 13,2).14

A jelen feszültségeit tetőzi, hogy a múlt kihívásai is jelen lehetnek még. Egyesek 
véleménye szerint néhány már korábban is szóvá tett ügy húzódhatott át a második levél 
megírásának az idejére.15 Szintén a múlt kihívásaihoz kapcsolódóan gondolják, hogy 
a második levélben megjelenő „hamis munkások” (2Kor 11,13) tulajdonképpen nem 
lehetnek mások, mint azok a gnosztikus elhajlók, akikkel Pál apostol még az első levél 
megírásakor küzdhetett.16  Irányukban Pál apostol éles, fenyegető beszédekkel nyilvánul 
meg, és kétségbe vonja a Krisztus általi felhatalmazásukat.17 Az a hevesség, amellyel Pál 
apostol beszél róluk, amellyel hazug apostoloknak, csaló munkásoknak és a Sátán szolgá-
inak nevezi őket, még nála is példátlan. Szinte már a megadott tisztelet határát súrolja.18

Személy szerint Cserháti és Wolff véleményét tudom elfogadni, akik azt képviselik, 
hogy a szövegösszefüggés arra utal, hogy a második levélben említett ellenfelek nem 
annyira Pál tanítását, sokkal inkább az apostoli hitelét vonják kétségbe.19

Pál apostol az evangélium ügyéért nagy harcot vívott. Ebben a harcban pedig érzel-
mek és eszközök tág skáláját használja, amelyikre éppen szüksége volt a szolgálat során.20 
Pált megviselte ez a helyzet. Szembe kellett néznie a kétségeivel és a szorongásaival is. 
Számára egyértelmű, hogy a szorongások, küzdelmek, szenvedések elkerülhetőek len-
nének, de ő mindezt az evangéliumért vállalta. Ő is érzi, ilyen értelemben az apostoli 
sors velejárói ezek a szenvedések (2Kor 4,9).21 A bölcsek a megpróbáltatásaik felso-

11	  Peres: i. m., 74.
12	  Ablonczy Dániel: Elég a kegyelem, Budapest, Ablonczy Dániel gyermekei, 1991, 127.
13	  �Kocsis: i. m., 447.; Emellett pedig utal egy szomorú incidensre melynek következménye egy ko-

rábbi, könnyek között írt levél (1,13-2,11).
14	  Kocsis: i. m., 452.; Keener: i. m., 245.
15	  �Keener: i. m., 245.; Cserháti: i. m., 19.; Így például a mostohaanyjával együtt élő férfi esete 

(1Kor 5,1kk).
16	  Cserháti: i. m., 19.
17	  Wolff: i. m., 223.
18	  �Käsemann, Ernst: Die Legitimität des Apostels, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft 

Darmstadt, 1947, 13.
19	  Cserháti: i. m., 19.; Wolff: i. m., 4–5.; Balla: i. m., 698.
20	  Varga: i. m., 235.
21	  �Ledán-Muntean István: 2Korinhtus 4,6-10 (18) – Láthatók és láthatatlanok, Igazság és Élet, 18. 

évfolyam, (2024/1), 48–58, 50.



132 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

rolásával demonstrálták integritásukat vagy képességüket, hogy felül emelkedjenek a 
próbákon. Pál minden bizonnyal azért használta ezeket a felsorolásokat, hogy hosszú 
távú kitartását hangsúlyozza (2Kor 4,9-12).22

Az eddigiek ismeretében már érezhetjük, kimondhatjuk, hogy Pál apostolnak mivel 
is kellett megküzdenie. Úgy tűnik, hogy a személyét, konkrétabban az apostoli tisztségét 
érték támadások. Nehezen élhette meg, hogy az első korinthusi levél megírása óta a kihí-
vások nem fogytak el, hanem újak jelentek meg. A következőkben szeretnénk arra kísér-
letet tenni, hogy láthassuk, kik lehettek az apostol ellenfelei, akiktől a támadásokat kapta.

 1,2 Pál ellenfelei
Az előző pontban már körvonalazódtak a kihívások, feszültségformák. Kik lehetnek 
azok az emberek, csoportok, akik e feszültség keltése mögött állhatnak? Erre a kérdésre 
fogjuk a választ keresni ebben a részben.

Minden jel arra utal, hogy az első és a második levél megírása között „eltelt idő 
alatt alaposan megváltoztak a gyülekezet belső viszonyai”, és ezzel együtt természe-
tesen a második levél által érintett kérdések köre is. Azt láthatjuk, hogy az első levél 
megírása idején inkább a gyülekezeten belül támadtak feszültségek, ellentétek, és 
ebből következően az egymás közötti nézeteltérések miatt kellett Pál apostolnak köz-
beavatkoznia. Ezekkel szemben itt már sokkal inkább az apostoli mivoltát ért táma-
dásokkal kell foglalkoznia, de ezek a támadások már nem belülről érkeznek, hanem 
elsősorban kívülről jött hittestvérek részéről.23 A kívülről érkezők számára világos volt 
a cél: Pál apostolt szerették volna a gyülekezet előtt lejáratni.24 Azt láthatjuk, hogy a 
Pál elleni támadás a levél tanúsága szerint két menetben történik. Az egyik a gyüleke-
zeten belülről indul, a korinthusi gyülekezet részéről.25

Bár a 2Kor 12,21 és 13,2 leírása szerint volt egy közbeeső látogatás, amely a leírások 
szerint nem sikerült jól, hiszen Pál azt tapasztalja, hogy több gyülekezeti tag makacs 
erkölcsi eltévelyedésével vívódik, amely önmagában még nem jelentette volna feltét-
len a közte és a gyülekezete közötti szakítás veszélyét, hiszen az ilyen erkölcsi gondok 
keresztyének között sajnos már abban az időben sem számítottak rendkívülinek.26 A 
12,21 fényében érezhetjük, hogy Pálnak el kell indulnia Korinthusba, rendezni kell 
mindazt, ami félrement. Levélben már nem lehet ezeket a nehézségeket megoldani.27 
Ezek a félelmek mind a megosztottságuk (12,20), mind a szexuális bűnök (12,21) miatt 
állnak fent, amelyek a korábbi időszakokban is jelen voltak.28

Pál apostol el volt keseredve az egyik személy igazságtalan támadása miatt, de ami 
ennél is jobban fájhatott neki, hogy a korinthusi gyülekezet ebben a konfrontációban 

22	  Keener: i. m., 174.
23	  Cserháti: i. m., 22.; Tőkés: i. m., 5.
24	  Kustár: i. m., 166.
25	  Cserháti: i. m., 22.
26	  Uo., 22.
27	  Peres: i. m., 89., Keener: i. m., 245.
28	  Keener: i. m., 245.

Simon Döme András



1332025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

nem állt mellé (2Kor 7,12.15; 2,5),29 így pedig egyre betegebbé vált Pál és a gyülekezet 
kapcsolata.30 A közösség megosztottá vált. A legtöbben – nem mindenki – Pál pártján 
álltak az illetővel szemben. A 2,6 alapján tudunk erre következtetni, hiszen ott arról 
olvashattunk, hogy a „többség” megbüntetett egy személyt, aki a konfliktusért felelt.31 
Innentől kezdve pedig már nem is meglepő talán, hogy az egész levélnek a gerincét 
éppen ezért az apostoli tekintély támadása és védelmezése határozza meg.32

Pál apostol tapintatosan elhallgatja annak az illetőnek a nevét, aki megbántotta. A levél 
első olvasói minden bizonnyal tudhatták, kire gondol. Az apostol nem akar személyeskedni, 
hiszen a gyülekezet szempontjából nem a személyen lesz a hangsúly, hanem a kialakult hely-
zeten, éppen ezért az is tisztázatlan tény marad, hogy ez a gyülekezeti tag mivel vádolta őt.33

A levél további részeiben már nem található utalás az apostolt megbántó gyüleke-
zeti tagra, viszont annál többet olvashatunk egy csoportról, amely kívülről óvakodott 
be a gyülekezetbe (2Kor 11,4),34 hogy a gyülekezetet kivonja Pál befolyása alól, és ezzel 
elcsábítsa Krisztustól, mint ahogyan egykor a kígyó rászedte Évát (2Kor 11,2k).35 Biz-
tosak lehetünk abban, hogy egy Pál apostollal szemben konkuráló misszió jött tehát 
létre.36 Ugyanakkor nem szabad elmenni amellett a tény mellett sem, hogy a külső 
csoportok hatása önmagában nem feltétlenül elegendő, hiszen a gyülekezet kritikája is 
lehet mindez, akik nyitottak lehetettek az ellenfelek propagandájára.37 Ezért nem lehet 
eleget hangsúlyozni ebben az esetben (valamennyi történelmi korszakban igazából), 
hogy a gyülekezet védekezésének állandósulnia kell, és ébernek kell lennie.38

Láthatóvá válik, hogy Pál már a levél első felében is szól azokról, akik „szatócs-
kodnak az Isten igéjével” (2Kor 2,17),39 és akik – ellentétben az apostollal – „álnokul 
viselkednek, és meghamisítják Isten Igéjét” (2Kor 4,2; 2Kor 11,4).40 Feltehetően őket 
jellemzi majd így a 11,13-ban: „Az ilyenek álapostolok, álnok (gyülekezeti) munká-
sok.” Lehetséges, hogy a levél írása, illetve diktálása közben újabb hír érkezett viselt 
dolgaikról, és ezért kell még az utolsó fejezetekben leleplezni őket, és mindenképpen 
szeretné felnyitni a gyülekezet szemét a veszélyre.41 Fontos erre figyelni, hiszen a hite-
tés, az álhit, a Krisztus nevével történő visszaélés mindig több kárt okoz az egyháznak, 
és nehezebben kivédhető, mint az ellenség nyílt támadása.42

29	  Cserháti: i. m., 22.; Bultmann: i. m., 51.; Varga: i. m., 233.
30	  Bultmann: i. m., 51.
31	  �Schmeller, Thomas: „Sail on silver girl” Zum Aufbau des zweiten Korintherbriefs, in Becker, 

Eve-Marie –  Löhr, Hermut (Hrsg.): Die Exegese des 2 Kor und Phil im Lichte der Literarkritik, 
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2020, 177–196, 182.

32	  Tőkés: i. m., 5.; Varga: i. m., 234–235.
33	  Cserháti: i. m., 22–23.
34	  Cserháti: i. m., 23.; Keener: i. m., 225.
35	  Cserháti: i. m., 23.; Tőkés: i. m., 335–336.; Käsemann: i. m., 15.
36	  Bultmann: i. m., 204.
37	  Wolff: i. m., 213.
38	  Tőkés: i. m., 336.
39	  Cserháti: i. m., 24.; Ablonczy: i. m., 35.
40	  Cserháti: i. m., 24.; Tőkés: i. m., 117.; Bultmann: i. m., 205.; Wolff: i. m., 58.
41	  Cserháti: i. m., 24.; Tőkés: i. m., 351–352.
42	  Tőkés: i. m., 352.

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 



134 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Pál soraiból nem derül ki egyértelműen, hogy ezek a gyülekezetbe érkezett test-
vérek milyen irányzathoz tartoznak, hiszen a különböző megjegyzések alapján nem 
teljesen tiszta a kép.43 Ahhoz, hogy az ellenfelek kilétét meghatározhassuk, szükséges, 
hogy főbb jellemvonásaikat összegezzük. Néhány alapvonás kirajzolódik, érzékelhető. 
Vegyük ezeket szemügyre!44

a.	 A gyülekezetek anyagi támogatását igénylik (2Kor 2,17; 11,20), és Pált, aki 
a gyülekezetektől nem fogad el anyagi támogatást, erősen bírálják (2Kor 
11,7kk; 12,13k).45 Próbálják Pál tekintélyét aláásni a gyülekezetben.46

b.	 Ajánlólevelük van (2Kor 3,1), de nem tudjuk meg, hogy kitől. Elképzelhető, 
hogy magától a jeruzsálemi gyülekezettől.47

c.	 Krisztus igazi „apostolainak” tekintik magukat. Ennek igazolására különfé-
le erőmegnyilvánulásokra, rendkívüli élményekre és csodákra hivatkoznak 
(2Kor 11,13k, 12,1-12).48 Bizonyára erre a tekintélyes összeköttetésre hivat-
koznak, hiszen nem lehet véletlen, hogy Pál kissé ironikusan „fő-fő aposto-
loknak” titulálja őket, illetve megbízóikat (2Kor 11,5; 12,11).49 

d.	 Pál ellenfelei különleges adottságaikkal büszkélkednek. Az egyik ilyen hi-
vatkozás talán éppen arra vonatkozik, hogy Jézust már feltámadása előtt is-
merték (2Kor 5,16).50 Többen elképzelhetőnek látják, hogy palesztinai zsidó 
keresztyénekkel lehet dolgunk, különben nem kellene az apostolok dicsekvé-
sével szembeállítania a maga „nemesi levelét” (2Kor 11,21kk).51

e.	 Pál mégis leginkább azért marasztalja el őket, mert megítélése szerint „más 
Jézust hirdetnek… más lelket kínálnak… más evangéliumot képviselnek…” 
(2Kor 11,4). Nem azt, amelyben Pál szolgálata révén részük lehetett. Külö-
nösen a „más evangélium” meghatározás emlékeztet a galáciai gyülekezetek-
ben fellépő tévtanítókra.52

43	  Cserháti: i. m., 24.
44	  �Kocsis: i. m. 454.; Persze tudomásul kell vennünk, hogy a levélben Pál nem ad róluk sem rendszerező, 

sem kimerítő jellemzést, hiszen a közvetlen olvasók nagyon jól ismerhették ezeket a személyeket.
45	  Cserháti: i. m., 24.; Kocsis: i. m., 454.; Wolf: i. m., 5.
46	  �Wolf: i. m., 5.; Peres Imre: 2 Korinthus 5,1-10 – Földi test – mennyei hajlék, Igazság és Élet, 15. 

évfolyam, 2021/4, 705–717, 711.
47	  �Cserháti: i. m., 24.; Kocsis: i. m., 454.; Tőkés: i. m., 89.; Wolff: i. m., 58.; Tőkésnél és Wolfnál 

olvashatunk arról, hogy a jeruzsálemi ajánláson kívül más is szóba jöhet.
48	  �Cserháti: i. m., 24.; Kocsis: i. m., 454.; Tőkés: i. m., 352–353.; Wolff: i. m., 5.; Peres: Pál 

apostol túlvilági látomásai, 53.; Peres Imre hívja fel arra a figyelmünket, hogy a 2Kor 12,1-10-ben 
Pál apostol zsidó apokaliptikus gondolkodásmódjáról is olvashatunk (harmadik égig való emelke-
dés, mennyei paradicsom).

49	  �Cserháti: i. m., 24.; Kocsis: i. m., 454.; Tőkés: i. m., 352–353.; Wolff: i. m., 5.; Wolff szerint 
vitatott, hogy kik lehetnek pontosan a fő/igazi apostolok. Egyfelől gondolhatunk rá, hogy bizonyos 
jeruzsálemi apostolok, vagy lehetséges, hogy Pál így nevezi ironikusan az ellenfeleit.

50	  Keener: i. m., 184.; Wolf: i. m., 6.; Cserháti: i. m., 24. 
51	  Cserháti: i. m., 24.; Wolf: i. m., 6.
52	  Cserháti: i. m., 24.; Tőkés: i. m. 337.; Wolf: i. m., 214.;  Käsemann: i. m., 17.; Keener: i. m., 227.

Simon Döme András



1352025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A következőkben megpróbálunk kísérletet tenni arra nézve, hogy pontosan mit is 
vethettek az apostol szemére. Kifogásaikból tekintélyes gyűjteményt állíthatunk össze.

a.	 Nem igazi apostol, mert nincs ajánlólevele, amelyet feltehetően a jeruzsálemi 
gyülekezettől kellett volna kapnia (2Kor 3,1; 4,2; 5,12; 6,4; 10,12.18; 12,11).

b.	 Pál apostol szemére vetették, hogy az ígéreteiben nem lehet megbízni (1,15kk; 13,6).
c.	 Úgy vélik, szemtől szemben alázatos, míg távollétében és leveleiben határozott 

és bátor (2Kor 10,1.10).
d.	 Külső megítélés szerint úgy látják, testi megjelenése szánalmas, beszéde meg-

vetésre méltó (2Kor 10,10; 11,6).
e.	 Véleményük szerint test szerint él és nem rendelkezik a Lélek teljességével 

(2Kor 10,2).
f.	 Azt a rágalmat kapja, hogy más missziói területébe avatkozik bele. (2Kor 

10,15kk).
g.	 A kialakult renddel ellentétben nem a gyülekezet adományaiból él (2Kor 

11,7k; 12,13; lásd még: 1Kor 9,3kk).53

Amit igazából biztosan tudhatunk még, hogy a támadás kívülről érkezik vándormisszi-
onáriusok részéről, melynek hatására a gyülekezeti helyzet megváltozott.54

A legnehezebb feladat az ellenfelek csoportjával kapcsolatban a korai keresztyén irány-
zatok között elhelyezni mindazt, amit képviselnek. Maradéktalanul egyetlen általunk ismert 
irányzatba sem férnek bele.55 Felmerülhet a kérdés, hogy biztosan egy csoportról beszélünk? 
Biztosan homogén csoporttal állhatunk szemben? A következőkben megnézzük, milyen 
irányzatok jöhetnek szóba a második korinthusi levél kapcsán ebben a témában.

a. �Bultmann, Schmithals és Dinkler gnosztikusokat lát bennük, akikkel Pálnak már 
az első levél megírásakor is számolnia kellett.56 Ennek a feltételezésnek némileg 
ellentmond az a körülmény, hogy ezek az emberek „kívülről jöttek” (2Kor 11,4) 
a gyülekezetbe, és szoros kapcsolatban álltak a zsidósággal (11,21bkk). Itt érde-
mes megjegyeznünk Klauck szellemes megjegyzését, amely némiképp igazságot 
szolgáltat Bultmann és társai véleményének: „Az ellenfelek eredményeiket nem-
csak annak köszönhetik, amit magukkal hoztak, hanem annak is, amit a gyüleke-
zetben találtak.”57 Más Jézust és más Szentlelket hirdetnek, és más evangéliumot 
hoznak (2Kor 5,16).58 A gyülekezet védelmére való tekintettel fontosnak tartjuk 
megjegyezni, hogy abban a korban vagyunk, amikor még nincsenek leírva az 
evangéliumok. Több monda, inspiratív jellegű tanítás is jelen volt, amelyek zavart 
okozhattak.59 A gnosztikus tanok közé tartozott a test megvetett volta és a „mez-
telen lélek” emelkedettsége, illetve a mennyei „ház”.60

53	  Cserháti: i. m., 25.
54	  Wolff: i. m., 5–6.
55	  Cserháti: i. m., 25.
56	  Uo., 25.; Kocsis: i. m., 454.; Bultmann: i. m., 205.
57	  Cserháti: i. m., 25.
58	  Bultmann: i. m., 205.; Peres: Pál apostol túlvilági látomásai, 40–41.
59	  Peres: Pál apostol túlvilági látomásai, 41.
60	  Uo., 13.

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 



136 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

b. �Hellenista zsidókeresztyén vándorprédikátoroknak tartja őket F. Lang és Ch. Wolff. 
F. Gogarten egyenesen az ApCsel 6. fejezetéből ismert és István köréhez tartozó 

„diakónusok” között keresi őket. D. Georgi és Bornkamm szerint ezek az embe-
rek még azt a hellenisztikus igényt is megfogalmazták, hogy az Isten emberének 
csodatévő erőkkel rendelkező „isteni emberré” kell válnia. Bár sikerteológiájukra 
némi utalás Pál kritikájából is kiolvasható, ajánlóleveleik alapján mégis inkább 
palesztinai kötődést kell sejtenünk a háttérben.61  Mindezek mellett ezek a ván-
dorprédikátorok Pál apostol munkáját, jelentőségét elvitatták (2Kor 11,5; 12,7).62

c. �Az egész 2 Kor át van szőve zsidó ellenségeskedéssel, így rájuk is gondolhatunk.63 
Schoeps, J. Jervell, valamint Feine-Behm-Kümmel nézete szerint a zsidó eredetű 
keresztyénség már Galáciában (Gal 1,6kk; 2,4kk; 5,2kk) és Filippiben (Fil 3,2kk) 
aknamunkát folytató szélsőséges judaista ágának képviselői érkeztek Korinthusba, 
még ha ennek az irányzatnak néhány tipikus jegyére – körülmetélkedés vagy a 
kultikus tisztaság betartásának követelése – Pál soraiban valóban nem találunk 
utalást. Ezen túlmenően többek között Schlatterrel, Barrettel és Käsemann-nal 
együtt igen valószínűnek kell tartanunk, hogy az ellenfelek a jeruzsálemi aposto-
lok tekintélyére támaszkodtak (vö. 2Kor 11,5kk; 11,12kk). Pál apostol nagyon 
egyszerűen foglalja össze a tanításukat, egyszerűen megfogalmazva: „más evangéli-
umot” hirdetnek (Gal 1,6kk és 2Kor 11,4).64 Az is elképzelhető, hogy az ellenfelek 
valamilyen módon a rabbinisztikus törvényértelmezés betartását is szorgalmazták. 
Erre enged következtetni az a szemrehányás, amellyel Pál a korinthusiakat illeti: 

„Eltűritek ugyanis, ha valaki titeket leigáz.” Mert így fejezi ki másutt is azt az erő-
szakos fellépést, amellyel egyesek a törvényeskedés igáját pogány eredetű hívőkre 
akarják kényszeríteni (vö. Gal 2,4).65 Szintén a zsidó származás gondolatát erősíti, 
hogy Ábrahám utódainak tartották magukat, és rendelkezhettek az akkor eléggé 
elterjedt zsidó apokaliptikus vagy misztikus ismeretekkel.66

Amit megfigyelhetünk, hogy az apostol elleni támadások mögött alapvetően keletről 
érkezők állnak.67 Ők elsősorban a többségében pogány eredetű keresztyénekből álló 
gyülekezeteket vették célba, mint például a galáciai gyülekezeteket, majd pedig a filippi 
és korinthusi gyülekezet kerül sorra. Ennek a mozgalomnak az élharcosai elég rugal-
masak ahhoz, hogy tekintetbe vegyék az egyes gyülekezetek sajátosságait. Galáciában 
követeléseik még igen szélsőségesek (Gal 5,3). A körülmetélkedést ugyan Filippiben is 
erőltetik (Fil 3,2k), de úgy tűnik, hogy ebben az apostolt odaadóan szerető gyülekezet-

61	  �Cserháti: i. m., 25–26.; Kocsis: i. m., 455.; Wolff: i. m., 6.; Kocsisnál olvashatunk arról, hogy 
ők a földi Jézust diadalmas Úrnak és Lélek-hordozónak tekintették, és semmilyen különbséget sem 
tettek a földi és a megdicsőült létmódja között.

62	  Kustár: i. m., 166.; Keener: i. m., 227.
63	  Tőkés: i. m., 7.
64	  Cserháti: i. m., 26.; Kustár: i. m., 166.; Käsemann: i. m., 61.
65	  Cserháti: i. m., 26.; Kocsis: i. m., 454.
66	  Peres: Pál apostol túlvilági látomásai, 12.
67	  Cserháti: i. m., 27.

Simon Döme András



1372025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

ben már nem látják tanácsosnak az ő hitelét elrontani. Korinthusban viszont az utóbbi 
törekvés a támadás fő iránya. Nem véletlen tehát, hogy az apostol viszontagságainak 
katalógusában a veszedelmek között „az áltestvéreket” is felsorolja (2Kor 11,26).68

Mindezeknek ellenére, a levél adatai Kocsis szerint nem teszik lehetővé, hogy a 
fentebb felsorolt nézetek bármelyike mellett egyértelműen elkötelezzük magunkat. 
Ugyanakkor megfontolandónak tartjuk azt a felvetést, miszerint nem biztos, hogy az 
ellenfelek teljesen homogén csoportot alkottak. Valószínűleg arról lehet szó, hogy a 
kívülről (Palesztinából?) érkezett zsidó-keresztyének egyes korinthusi entuziaszta sze-
mélyében támaszt nyertek a Pál elleni támadásukhoz (ld. R. E. Brown, H.-J. Klauck; J. 
Murphy-O’Connor).69 Ezt a véleményt erősíti Peres Imre is, aki szerint „Pál apostolnak 
valószínűleg nem csak egy ellenfél-csoporttal kellett hadakoznia, hanem akár több olyan 
kör tagjaival vagy vezéregyéniségeikkel, akik különböző teológiai álláspontokon álltak.”70

A fentiek ismeretében arra az álláspontra juthatunk, hogy valóban nehéz eldön-
teni, hogy kik lehetnek pontosan az ellenfelek. Minden jel arra utal, hogy nagy 
valószínűség szerint többféle támadással, csoporttal kellett szembenéznie Pál apos-
tolnak. Ezért Kocsis Imre és Peres Imre véleménye áll hozzám a legközelebb. Meg-
látásom szerint Pálnak több fronton, többféle teológiai érveléssel szemben kellett 
megállnia a helyét.

2. Megoldás

2.1 Pál megoldása a konfliktusok kezelésében
Pál apostol egyáltalán nem volt tehát könnyű helyzetben, hiszen több fronton kellett 
neki harcolnia Krisztus ügyéért. Mi vagy éppen kik segíthettek? A levél több részében 
olvashatunk erről.

A gyülekezet helyreállítása érdekében Pálnak minimum 5 dologra szüksége van, 
melyek a következőek: szeretetközösség, munkatársak, teljes engedelmesség, békülés és 
hitelesség. A következőkben ezeket fogjuk megvizsgálni a korinthusi valóság tükrében.

2.1.1. Szeretetközösség
A szeretetet fontos folyamatosan hangsúlyozni, hiszen Pál apostol nem ellenség, hanem 
szövetséges. A 2Kor 1,24-ben azt is olvashatjuk, hogy „a ti örömötökért fáradozunk”. 
A feszültség fokozása helyett az örömszerzés az a szempont, amely minden mást meg-
előz.71 Érdekes megjegyezni, hogy Pál apostol ebben a helyzetben, a 2Kor 1,24-nél a 
védő, békéltető levelek világát, műfaját használja. A békéltető levelek általában nem 
hívták fel a figyelmet arra, ami megosztottságot okozhatott a kapcsolatban (Plinius, ep. 
1.5.1.11.). Az ókori védőbeszédekben az ember tagadhatta a cselekedetet. Véletlennek 
vagy ártatlan szándéknak lehetett titulálni. Aki elmulasztott írni vagy meglátogatni 

68	  Uo.; Wolff: i. m., 6.; Käsemann: i. m., 16.; Keener: i. m., 145.
69	  Kocsis: i. m., 455.
70	  Peres: Pál apostol túlvilági látomásai, 13.
71	  Cserháti: i. m., 85.; Keener: i. m., 145.

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 



138 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

valakit, megmagyarázhatta, hogy ezt a másik idejének vagy jólétének figyelembevéte-
léből tette (Fronto, Ad M. Caes. 3.13.3).72

Pál apostol a levelében a visszaemlékezés, majd az apostoli hivatal apológiai egysé-
get (2,14-7,4) követően Pál személyes szavakkal kéri a korinthusiaktól a szeretetközösség 
helyreállítását (6,11-13 + 7,2-4).73 Pál apostol tudja, hogy az igazi baj nem az lesz, hogy 
van-e ellentét a gyülekezetben, hanem sokkal inkább az, hogy megmarad-e a korinthusi 
közösségben a szeretet? Az a bizonyos szeretet, amely ki tudja hordani ezt a meghason-
lást úgy, hogy végül is a kiengesztelődés és az öröm kerekedik felül. Pál örömmel éli meg, 
hogy ebben a kellemetlen helyzetben mégsem mondott csődöt a gyülekezet szeretete. A 
közte és a gyülekezet közössége között támadt feszültség eredetét abban a fellépésben és 
támadásban kell keresnünk, amelyet valaki ellene intézett.74 Sosem téveszthetjük szem 
elől, hogy a gyülekezeten belül kapcsolatok legdöntőbb mozgatórugója az mindig a 
szeretet legyen. Nincs olyan probléma tehát, amely felülírhatná Jézus Krisztus szeretetét 
a gyülekezeten belül.75 Kifejezetten fontosnak tartom ezt, hiszen a szeretet, jószándék 
mindig oldja a bizalmatlanságot.

2.1.2.Munkatársak
Krisztus szeretete rengeteget jelent a közösségben tehát, de a gyülekezeti valóságot, 
életet nem lehet helyrehozni a szolgatársak nélkül. Szükség van a munkatársakra. Pál 
gyakran említi a munkatársait (pl. 2Kor 1,19), akik ugyanabban a szolgálatban állnak, 
még akkor is, ha a felelősség terhe elsősorban Pál apostol vállát nyomja.76 Ezt a gondo-
latot erősíti a 2Kor 8,16 is, ahol arról olvashatunk, hogy Titusz és két további testvér 
előre lett küldve. Elküldésüknek minden bizonnyal az lehetett a célja, hogy a szolgála-
tot segítsék és koordinálják. Erre a kontrollra nem azért volt szükség, hogy Isten ügye 
ne szenvedjen csorbát, nehogy az emberi mulasztás kihasson a fiatal keresztyén gyüle-
kezetek lelkiségére.77 

Titusz előreküldésében viszont felfedezhetjük a görög-római diplomáciai szokáso-
kat, hiszen a követet – jelen esetben Tituszt – fogadó gyülekezet pozitív vagy negatív 
reakciója egyenértékű a küldővel szembeni pozitív vagy negatív értékeléssel, így Pál 
Titusz barátságos fogadtatását már magára is vonatkoztathatta.78 A küldöttek gyakran 
párokban utaztak (8,22), és három vagy több tagból álló delegációk (8,23) sem voltak 
szokatlanok fontos ügyek esetében.79

72	  Keener: i. m., 161.
73	  Kocsis: i. m., 447.
74	  Cserháti: i. m., 88.
75	  Ablonczy: i. m., 29.
76	  �Cserháti: i. m., 85.; Bultmann: i. m., 44.; Tőkés: i. m., 49.; Wolff: i. m., 35–36.; Pál 

egyébként Szilvánusz és Timóteus szolgatársait említi, mert ők álltak a legközelebbi kapcsolatban a 
korinthusiakkal (1Kor 4,17, 16,10; 2Kor 1,1, ApCsel 18,5).

77	  �Kókai-Nagy Viktor: 2Korinthus 9,6-15 – Adakozz, ne aggodalmaskodj, Igazság és Élet, 5. évfo-
lyam, 2010/3, 433–439, 433.; Keener: i. m., 209.

78	  Schmeller: i. m., 194–195.; Keener: i. m., 209.
79	  Keener: i. m., 209.

Simon Döme András



1392025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A korinthusi levelekben (is) arról van szó, hogy most ők is Isten munkatársai (1Kor 
3,9; 1Thessz 3,2; Kol 4,11) abban, hogy az emberek hitre jussanak. Isten bevonja őket 
szabadító munkájába, és ez az apostoli küldetés legfőbb méltósága. Ha tehát az üdvös-
ség elnyerésében nem is lehet szó együtt munkálkodásról, mégis mások üdvössége 
érdekében Isten eszközül használja elhívott szolgáit. A szolgálatuk végső célja, hogy 
nyomában öröm támadjon. Pál az örömöt említi fáradozásuk értelmének. A szomorú-
ság csak átmeneti eszköz, időszak ennek érdekében (2Kor 7,8kk). A hit és öröm ugyanis 
együtt jár, hiszen a hit az evangélium, vagyis az örömhír hirdetésére adott válasz. Pál 
nem vonja kétségbe, hogy a korinthusi keresztyének szilárdan állnak a hitben. Most 
viszont minden jel arra utal, hogy azért kerül a hangsúly az örömre, mert a feszültség 
fokozása helyett az örömszerzés az a szempont, amely minden mást megelőz Pál úti-
terveinek kialakításában. Hiszen nem vonja kétségbe, hogy a korinthusi keresztyének 
szilárdan állnak a hitben. Hitüket tehát nem kétségbe vonja, hanem mozgósítja, hogy 
az végül is Isten szerint való örömbe torkolljék.80 Ilyen értelemben a szomorúságnak 
(akárcsak egy betegségnek) nem szabad leuralnia a lelket. Jönnie kell ugyan, de csak 
továbblendítő eszközként, akárcsak az orvosság a betegségnél.81

2.1.3. Teljes engedelmesség
Amellett, hogy nem titkolta szomorúságát a történtek miatt, levelével el akarta indí-
tani a rendeződés folyamatát, hogy tapasztalatokat szerezhessen helytállásukról. Úgy 
is megközelíthetjük ezt a kérdést, hogy a korinthusiak hite vizsgázik, van-e annyi erő 
benne, hogy a „teljes engedelmességre” fussa belőle, vagyis minden tekintetben pontot 
tud-e tenni a közösség az ügy végére (2Kor 10,5-6).82 Az engedelmességre, a helyes 
evangélium értelmezésre kéri őket Pál, ami a jelenlegi helyzetben az apostollal szem-
beni engedelmességet is jelenti.83

 Végül is Pál azt szeretné az egész esetből leszűrni, hogy tudnak-e a korinthusiak 
keresztyén módon megromlott és feszültté vált kapcsolatokat rendezni úgy, ahogyan 
azokat a hit alapján rendezni kell? Egyúttal pedig bátorítja is őket ennek megtételére.84 

2.1.4. Kibékülés
A kibékülésben rejlik ugyanis az új teremtés titka, hiszen — Pál szavainak megfelelően 
— az az Isten viszi végbe az új teremtést, aki Krisztus által kibékített minket magával, és 
küldötteinek adta a kibékítés szolgálatát (2Kor 5,17-19). Isten Krisztusban kibékítette 
a világot magával, nem számítva be az ő vétkeiket, és elrendelve közöttünk a kibékülés 
igéjének hirdetését.85 A kibékülés érdekében az apostolra bízott és általa – többek között 

80	  Cserháti: i. m., 85.
81	  Tőkés: i. m., 236.
82	  Cserháti: i. m., 90–91.
83	  Bultmann: i. m., 188.
84	  Cserháti: i. m., 90–91.
85	  �Cserháti: i. m., 200–202.; Tőkés: i. m., 175–176.; Wolff: i. m., 128–129.; Peres: Pál apostol 

túlvilági látomásai, 43.; Kustár: i. m, 166–167.; Varga: i. m., 235.

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 



140 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

a korinthusiak körében – végzett szolgálatnak vet szélesebb alapot. Amiért ugyanis ő fára-
dozik, nem alkalmi, mellékes történelmi epizód, hanem az egész emberiséget érintő, egye-
dülálló fordulat következménye, amelynek a jelentőségét az adja, hogy mind e mögött 
maga Isten áll.86 Ő Krisztusban kötött békét, vagyis ennek a békének Krisztuson kívül 
nincs más feltétele, biztosítéka, és határidőhöz sincs kötve.87 A kibékülés ajánlata Isten 
részéről az egész embervilágnak szól, és ezért a kiváltság mindenkié.88

Pált mindig is a béke iránti vágy vezérelte. A 13,11-ben Pál a gyülekezetet örömre 
hívja: Ennek meg kell persze felelnie az ő örömének (13,9), azaz hogy a Korinthusban 
megtapasztalt erő miatt érzett öröme a gyülekezet örömévé válhasson. Ilyen értelemben a 
levél zárása is megerősíti, hogy Pálnak minden körülmények között békítő szándéka van.89

Vizsgáljuk meg, hogy emberi oldalról nézve milyen eszközei voltak Pál apostolnak 
a kibékülésre nézve. Mindenképpen meg kell jegyezni, hogy Pál nem rejti véka alá a 
problémákat. Őszintén beszél a konfliktusról, a nehézségekről, az érzelmeiről. Beszá-
mol a sérelmekről. Beszél az időközben megesett „fájdalmas látogatásáról” (2Kor 2,1). 
Ő döntött így, minden jel szerint lelkipásztori megfontolásból, mivel nem volna jó, ha 
megismétlődne az a meghasonlás, amely a második látogatásakor támadt közte és a 
gyülekezet között (2Kor 2,5; 7,12).90 Ez nemcsak azt hordozza magában, hogy nem 
akar szomorúságot okozni, de ebben a gondolatban az is jelen van, hogy nem szeretne 
szomorúságot sem elszenvedni.91 Pál az érzelmeit is meri vállalni, ennek bizonyítéka 
már az is, hogy el meri ismerni, hogy „könnyhullatással írt”. Feltárta a gyengeségeit, 
az aggodalmait, a rettegését, nyomorúságát (2Kor 7,5-6; 12,7-10). Beszél a vigasztaló-
dásáról, a harcairól és az ezzel együtt járó mindent felülmúló örömről. Mindez pedig 
akkor válhat teljessé, ha mindezt a korinthusi gyülekezettel is megoszthatja. Erre még 
mindenképpen szükség volt, hogy lezárulhasson az a feszültségekkel teli, válságos idő-
szak, amely Pál és a gyülekezet között bekövetkezett. Így sorolta fel a 7,5-ben lépésről 
lépésre a megvigasztalódást és örömöt kiváltó okokat.92

Hozzátartozik az igazsághoz, az őszinte kommunikációhoz, hogy Pál kész elismerni 
a gyengeségeit, a szolgálat erőpróbáit. Ő is tud gyenge lenni, nem beszél jól (1Kor 4,10; 
9,22; 2Kor 10,10-11).93 A gyengeség az apostol számára ugyanakkor nem csak akadály, 
amely által az isteni erő megtapasztalható, hanem azon túlmenően cselekvésének felté-
tele, a krisztusi erő jelenlétének biztosítéka, az Isten megnyilvánulása a földön.94 Meg 
vagyunk róla győződve, hogy béketeremtő erő lehet az őszinte beszéd, ez az alázat. Az 
egyenes őszinte beszéd, kommunikáció már egy eszköz arra nézve, hogy a feszültség 
jobban ne mérgesedjen el. 

86	  Cserháti: i. m., 200–202.; Tőkés: i. m., 176.
87	  Cserháti: i. m., 200–202.; Tőkés: i. m., 176.
88	  Cserháti: i. m., 200–202.
89	  Schmeller: i. m., 186.
90	  Cserháti: i. m., 85.; Tőkés: i. m., 66.
91	  Bultmann: i. m., 49.
92	  Cserháti: i. m., 245.; Tőkés: i. m., 228–231.
93	  Cserháti: i. m., 352–353.; Tőkés: i. m., 131.
94	  Käsemann: i. m., 39.; Bultmann: i. m., 117.

Simon Döme András



1412025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A kibékülés során szükség van a következetességre, fegyelemre is, hiszen a béke az 
nem csupán szép szavakból, gondolatokból áll. Pál apostol a mostani levelében öröm-
mel nyugtázza, hogy a gyülekezet szeretete nem fogyott el. A gyülekezet és Pál közötti 
feszültség forrását abban a támadásban kell keresnünk, amelyet valaki ellene intézett. 
Pál fel is szólítja a közösséget, hogy fegyelmezzék meg azt a személyt, aki megsértette 
őt (2Kor 2,5-6), hiszen megosztottá tette a közösséget.95 Szükség is van erre a követke-
zetességre Pál részéről, hiszen a test egyik tagjának fájdalma az egész Krisztus-testnek 
fájdalmat jelent, illetve kell(ene) jelentenie (Róm 12,5; 1Kor 12,26). Nem létezhet 
Krisztus-közösség ott, ahol a tagok közül bárki rejtve vagy nyilvánosan megbánthat 
másokat. Nincs helye az elhallgatásnak vagy takargatásnak.96

Amikor már látszódott, hogy a bűn kezd rendeződni, akkor maga Pál kérte a közössé-
get, hogy bocsássanak meg, és vigasztalják meg az elkövetőt, nehogy a kelleténél nagyobb 
szomorúság eméssze ezt a személyt (2Kor 2,7-8). Fontos lépés ez, mert ilyen értelemben 
a fegyelmezés után a helyreállítás következhet, hiszen a megromlott kapcsolatot nem a 
felejtés, hanem csakis a megbocsátás segítheti elő. Ez a megbocsátás nem lehet felszínes, 
ezért kéri az apostol, hogy tanúsítsanak iránta szeretetet. 97 A gyülekezet részesítse kegye-
lemben ezt a sértő személyt (charisz – kegyelem), vagyis elnézésben; adjon neki felmentést. 
Ne tartsák többé nyilván az elkövetett bántást.98 Mivel maga Pál kérte a bűnös megbün-
tetését, így neki van joga kijelenteni, hogy elegendő volt a fenyítés.99

A kibékülésben nem lehet eleget hangsúlyozni a személyes találkozások fontossá-
gát, de amikor Pálnak erre nem volt lehetősége, akkor számíthatott a munkatársaira, 
akik segítették a kommunikációt (2Kor 7,6-16).100 Titusz volt az a személy, aki segített. 
Bár természetesen nem azon van a fő hangsúly, hogy Titusz megérkezett, hanem a jó 
híren, amelyet hozott.101

A békülés tekintetében pedig mindenképpen szükséges kifejezésre juttatni a közös 
szolgálat, ügy fontosságát. Pál apostol nem személyes ellentétként kezeli ezt a konflik-
tust, hanem sokkal inkább szeretné azt bemutatni, hogy a békéltetés küldetése közös 
ügy. Mindenkinek a küldetése, szolgálata (2Kor 5,18-20).102 A közös küldetés hang-
súlyozása segíthet túljutni az ellentéteken, sérelmeken.

2.1.5. Hitelesség
A hit igényli a hitelességet. Az apostol ebben a levélben mindent meg is tesz azért, hogy 
apostoli megbízatásának ellenfelei által megkérdőjelezett becsületét, hitelességét vis�-
szaszerezze a korinthusiak szemében (2Kor 6,3-4).103 Pál apostol leszögezi, nem tett 

95	  Schmeller: i. m., 182.; Cserháti: i. m., 88–89.
96	  Tőkés: i. m., 67.
97	  Cserháti: i. m., 89–90.
98	  Tőkés: i. m., 69.; Bultmann: i. m., 53.
99	  Bultmann: i. m., 53.
100	 Cserháti: i. m., 245.
101	 Bultmann: i. m., 57.
102	 Cserháti: i. m., 200–202.; Tőkés: i. m., 176.
103	 Cserháti: i. m., 219.; Tőkés: i. m., 189–190.

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 



142 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

semmiféle olyan dolgot, amellyel szolgálata hitelét kétségbe vonhatnák.104 Fel kell 
figyelnünk a pontos fogalmazásra: amikor megbízatása becsületéért küzd, nemcsak 
magát akarja tisztázni. Pál apostol tiszteli annyira Urát és a Krisztus ügyét, hogy magá-
tól a szolgálattól igyekszik távol tartani a gyalázatot, mert ha a szolgálattal megbízot-
tak közül akárcsak egynek is rácáfol az élete küldetésére, a többiek hitelét is rontja. Ezt 
pedig az egész szolgálat megsínyli.105

Pál megvédi a hitelességét. Az apostol igazolni szeretné, hogy szolgálatát az egye-
nesség határozza meg (2Kor 1,12). Pál szolgálata mindenképpen hitelt érdemlő, nem 
volt sosem kétszínű. Pál dicsekvése arra irányul, hogy kétszínűség és ravaszkodás helyett 
ahhoz illő „szentségben és egyenességben” viseli magát mindenütt a világban, akit kép-
visel, és akinek a nevében szól, azaz Istenhez méltóan. Tehát nem szedi rá a hallgatóit 
az emberi lét legfontosabb pontján, az Istennel való kapcsolat területén, vagyis nem él 
vissza bizalmukkal. Ez a gyanú a levél néhány megjegyzéséből kivehetően (2,17; 4,2; 
10,2; 12,16) felmerülhetett az egyes gyülekezeti tagok szívében, de elültethették a gyü-
lekezetben a befurakodott „álapostolok” (2Kor11,13) is.106 Pál hitelességét erősíti, hogy 
nem a korinthusiak személye ellen, hanem a téves elképzeléseik ellen harcol (10,1-2).107

Az egyik legnagyobb támadás Pál apostol ellen a puszta tény volt, amikor megí-
gérte, hogy meg fogja látogatni a közösséget, de végül nem megy el (2Kor 1,15kk). Pál 
apostol arról beszél, hogy nem a hanyagság vagy megbízhatatlanság vádja miatt nem 
ment el. Valóban nem tartotta meg a meglátogatásukra vonatkozó ígéretét, de az irán-
tuk való kíméletből nem ment el mindeddig Korinthusba. Az apostol végig a közös-
ség érdekeit tartotta szem elött, amikor változtatott útitervén, és Makedóniába ment 
először, mert úgy ítélte meg, hogy abban az esetben, ha ígéretének megfelelően előbb 
megy közéjük, amikor még feszült és áldatlan légkör fogadta volna. Pál érezte, hogy ha 
ebben az időszakban jelenik meg a korinthusi közösségben, akkor csak rontott volna a 
helyzeten.108 Pál a megbízhatatlanság vádját némileg dogmatikusan is védi (2Kor 1,19-
22). A korinthusiaknak bíznia kellett volna benne, ezért Istenre hivatkozik tanúként. 
Pál rámutat arra, hogy lehetetlen az, hogy akik Krisztussal kapcsolatban vannak, azok 
megbízhatatlanok legyenek „igen” és „nem” tekintetében. Mivel a korinthusiak Pállal 
Krisztusban összekapcsolódva élnek, bízniuk kellett volna benne.109

Pál apostol a hitelesség szempontjából azért is állhat előttünk példaképként, mivel 
Pál az evangélium döntő kérdéseiben nem ismeri a kompromisszumot (2Kor 6,15). 
Pálnak pedig ez a határozott hozzáállása érezhető az egész levélben.110 Nincs köztes 
állapot a hit döntéseinek tekintetében: hívő vagy nem hívő emberek vannak. Pál apos-
tol éppen ezért fontosnak tartja hangsúlyozni, hogy ilyen értelemben a hit terén nincs 

104	 Wolff: i. m., 138.; Bultmann: i. m., 171.
105	 Bultmann: i. m., 171.; Cserháti: i. m., 219.; Tőkés: i. m., 190.
106	 Cserháti: i. m., 63–65.
107	 Keener: i. m., 217.
108	 Cserháti: i. m., 45, 83.; Keener: i. m., 161.
109	 Bultmann: i. m., 44.
110	 Tőkés: i. m., 190.

Simon Döme András



1432025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

köztes, átmeneti részük, hiszen a hívőknek a megmentés, megváltás a része, a nem 
hívőknek pedig a romlás (2Kor 2,15k).111

 
2.2. Következtetések
Mindezek alapján egy pár következtetést megfogalmazhatunk, amelyek nélkül nem 
lehet egy gyülekezetet egyben tartani. Amelyek elengedhetetlenek a mai napig.

a.	 A szeretetközösség és a békesség létrehozásán munkálkodni szükséges. A külön-
böző nehézségeken felül kell emelkedni, és Jézus szeretete kell, hogy a közép-
pontba kerüljön újra a közösségben. Amikor közösségeinkben a szeretetközös-
ség és békesség helyett más van a középpontban, akkor érdemes elgondolkodni 
azon, hogy megfelelő úton haladunk-e előre szolgálatunk során?

b.	 Munkatársak nélkül nem megy. Nem ment ez Korinthusban sem Pálnak, 
és szükséges megjegyeznünk, hogy nem működik ez ma sem máshogy. Sok 
lelkipásztor mindent magára vállal, pedig munkatársak nélkül nem megy. 
Munkatársakkal tud igazán kiteljesedni a szolgálatunk. Pál apostol sem tudta 
volna önmagában ezt a szolgálatot ellátni.

c.	 Az engedelmesség és a hitelesség elengedhetetlen. A szolgálatot nem lehet 
máshogyan végezni. Teljes engedelmesség és hitelesség. Ez Pál apostol korá-
ban is így volt, napjainkban pedig különösképpen is. Egy olyan kort élünk 
most is, ahol kíváncsiak arra az emberek, hogy mennyire hiteles még az egy-
ház, valamint az egyház szolgálata. Nagy felelősség ez, hiszen hitelességünk 
bukása esetén embereket veszíthetünk. Azért szükséges mindezt mindennél 
komolyabban vennünk, mert hitelességünk elvesztése során elsősorban nem 
az egyház veszít embereket, hanem Krisztus ügye.

ABSZTRAKT
A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében.  

A korinthusi gyülekezet életét próbatétek sora kíséri végig. Ebből következően Pál apos-
tolnak sok fájdalmas pillanatot kellett megélnie. Számára két dolog mindenképpen 
csalódottságot okozott. Az egyik a puszta tény, hogy a korábbi problémák még mindig 
nem oldódtak meg. A másik pedig az, hogy az eddigi kihívások mellett újak jelentek 
meg. Minden jel arra utal, hogy az eddigi belső feszültségek mellett ezúttal a problé-
mák forrása kívülről érkezik. Nehéz pontosan körülhatárolni, hogy támadások milyen 
irányzathoz is köthetőek pontosan. Annyi bizonyos, hogy nagy valószínűség szerint 
nem beszélhetünk homogén csoportról. Arról lehet szó, hogy a kívülről (Palesztinából?) 
érkezett zsidó-keresztyének szövetségest találhattak néhány korinthusi hívőben, akik-
kel Pál ellen fordulhattak. Az apostolnak pedig orvosolnia kellett a kialakult helyzetet. 
Ebből kifolyólag Pál sokat fáradozott a szeretetközösség, békesség kialakításán. Fel kel-
lett ismernie, hogy ez egyedül nem fog neki menni, ezért volt szüksége a munkatársaira. 

111	 Wolff: i. m., 150.; Varga: i. m., 238.

A korinthusi gyülekezet arculata a második korinthusi levél tükrében
 



144 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Végül pedig a mindenkori egyház akkor szolgálhatja az Úr ügyét igazán, ha engedelmes, 
hiteles szívvel vállalja a küldetését, az evangélium hirdetését.

Kulcsszavak: 2Korinthus, újszövetségi bevezetés, feszültség, csalódottság, gyó-
gyulás, útkeresés, hitelesség

ABSTRACT
The Profile of the Corinthian Church in Light of the Second Epistle to the 
Corinthians: 

The life of the Corinthian church was accompanied by a series of trials. As a result, the 
apostle Paul had to endure many painful moments. For Paul, two things in particular 
caused disappointment. One was the simple fact that the earlier problems had still 
not been resolved. The other was that, alongside the existing challenges, new ones 
had emerged. All signs indicate that, in addition to the previous internal tensions, 
the source of the problems this time came from outside the community. It is difficult 
to determine precisely which movement or group these attacks can be attributed 
to. What seems certain is that we are most likely not dealing with a homogeneous 
group. It is probable that Jewish Christians arriving from outside (perhaps from 
Palestine) found allies among some believers in Corinth, with whom they could turn 
against Paul. The apostle Paul, therefore, had to remedy the situation that had arisen. 
Consequently, he devoted great effort to fostering a community of love and peace. 
The apostle had to recognize that he could not accomplish this alone, which is why 
he needed his co-workers. Finally, the Church of every age can truly serve the cause 
of the Lord only if it embraces its mission—the proclamation of the gospel—with an 
obedient and authentic heart.

Keywords: 2Corinthians, New Testament exegesis, tension, disappointment, 
healing, authenticity

Simon Döme András



1452025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Nagy kérdés a lelkipásztoroknak, hogy 
vasárnapról vasárnapra miről beszélje-
nek a szószéken. Mi az, ami az eklekti-
kus hátterű hallgatókat megszólíthatja? 
Ez az a kérdés, amely azt is meghatározza, 
mire van a lelkipásztoroknak szüksége.  
A teológiai útkeresés iránya az apologeti-
kai témájú irodalom gyarapodásával arra 
enged következtetni, hogy a lelkipász-
torok, az Egyházban1 szolgálók, tulaj-
donképpen a 21. századi keresztyének a 
hitvédelmet tartják elsődlegesen fontos-
nak. Éppen ebből fakad, hogy a filozófiai 
és világnézeti szempontból eklektikus 
gyülekezeti közösséget leggyakrabban az 
Isten létezése melletti apológiában pró-
bálja a lelkipásztor egyesíteni. Ez valóban 
fontos feladat, nem véletlen, hogy többek 
között Jusztinosz, Antiochiai Theophi-
losz, Irenaeus, Athanasziosz, de Rudolf 
Bultmann is arra vállalkozott, hogy kora 
filozófiájával párbeszédbe lépve mutassa 
fel a keresztyénség érvényességét.2 Viszont 

1	  �A nagybetűvel írt „Egyház”-on az ökumenikus 
értelemben vett keresztyén egyházak közössé-
gét, Krisztus testét értem.

2	  �Congdon, David W.: The Mission of Demy-
thologizing: Rudolf Bultmann’s Dialectical The-
ology, Minneapolis, Fortress Press, 2015, xxix. 
Congdon könyve bevezetőjében vázolja, hogy 

„a demitologizálás egy apologetikus stratégia, 
amelynek célja, hogy a keresztyén hitet elfo-
gadhatóvá, vagy legalábbis értelmessé tegye a 
modern ember számára […]”. Ezt jól szem-
lélteti Bultmann, Rudolf: Prédikáció 1940. 
augusztus 4-én, ford. Enesey Diána et al., Lel-
kipásztor, 98. évfolyam 2023/8–9, 288–293, 
291.: „Minden ember érzi végső soron, hogy 
egzisztenciája valami kérdéses, bizonytalan: 
minden emberben lesben áll a szorongás a 
semmisségtől és ürességtől, attól, hogy őrá is 
érvényes: »Megmérettél, és könnyűnek talál-
tattál.«” A prédikációban a kor filozófiája adja 
azokat a kérdéseket, amelyekre a bibliai üze-
nettel válaszol Bultmann az igehirdetésben.

Veres Ábel

ACCOMMODATIO AZ 
IMMANENCIÁBAN: 
DELEUZE ÉS 
GUATTARI 
PÁRBESZÉDBEN 
A REFORMÁTUS 
TEOLÓGIÁVAL*

TANULMÁNYOK

 *  A tanulmány a KRE BTK 20806B800 témaszá-
mú egyéni pályázatának (Horváth Orsolya) támoga-
tásával készült.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.10

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.10


146 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Veres Ábel

ezek az apologetikus vállalkozások akkor váltak igazán sikeressé, amikor tisztelettel 
közeledtek a kor filozófiájához, de még inkább akkor, amikor hűek maradtak a bibliai 
igazsághoz. Az előbb említett apologéták munkája viszont akkor tudott a legmaradan-
dóbb – illetve ortodox – maradni, amikor a kor kérdéseinek ismeretében újraolvasták 
a Bibliát. Ebből a valódi újraolvasásból pedig élő, válaszkész és mindenekelőtt Jézus 
Krisztusra mutató teológia fakadt. Az apologéták közül például Irenaeus nagyszerű-
sége éppen a krisztocentrikus hermeneutikájának tudható be, amivel képessé vált az 
Ószövetséget is Krisztus felől újraolvasni.3  Ez a krisztocentrikus megközelítés pedig 
Irenaeus kortársaival, a gnosztikusokkal való párbeszédből született, ahol a keresztyén 
teológia alapja, az inkarnáció vált hangsúlyossá, ugyanis így Isten belépése az emberi 
világába többet jelenthetett a gnosztikusok spirituális élményeinél, mégpedig „azt, hogy 
Isten valóban keresi az embert”.4

A tanulmányban a keresztyén teológia alapját szeretném bemutatni, azt az alapot, 
ami mindenkor érvényes, mert a bibliai tanúságtételből fakad, de ma a 21. század kér-
dései felől az aktualitás általi életszerűség miatt kézzelfogható irányt is mutat. Ez az 
irány – a tanulmány felépítése ellenére – nem a társadalom és az akadémia kérdéseitől 
kíván eljutni az egyházi üzenethez, hanem az eklektikus társadalmunkat foglalkoztató 
kérdések felől kívánja újraolvasni és újrafelfedezni a teológiának azt az alapját, amely 
képes a felvetett problémák szerint megszólalni az Egyházban, a társadalomban és az 
akadémiai életben is. Így tanulmányomban arra törekszem, hogy a filozófia által gene-
rált interdiszciplináris módszer ne előzze meg a teológiai diszciplínák közötti kom-
munikációt,5 hanem a 20. században elkezdett református hagyományhoz illeszkedve 

„egyházi teológiát”6 műveljek. Ehhez a kortárs Istenről (θεός) szóló beszéd (λόγος) kihí-
vásait kívánom bemutatni, mellyel meglátásom szerint a kurrens Kálvin-kutatásban 
Czentnár Simon által előtérbe helyezett accommodatio-tannal7 az Egyházat, a társadal-
mat és az akadémiai világot is meggazdagító felismerésekre juthatunk. Az accommodatio 
kálvini felismerése, a reformátori elvekkel összefüggésben, arra hív, hogy merjük újra és 
újra elölről kezdeni a teológiai munkát, azaz merjük újraolvasni a Bibliát, melyben az 
emberi körülményekben és az emberi eseményekben mutatkozik meg az isteni valóság. 
Ebben, a kálvini örökséget tiszteletben tartva, Karl Barth teológiája kalauzol bennün-
ket, hiszen a svájci teológus a 20. század szörnyűségeit követően is azt vallotta, hogy az 
emberek megismerhetik Istent, sőt beszélhetnek is róla. A következő fejezetben látni 

3	  Behr, John: Irenaeus of Lyons: Identifying Christianity, Oxford, Oxford University Press, 2013, 110.
4	  �Wingren, Gustaf: Man and the Incarnation: A Study in the Biblical Theology of Irenaeus, transl. 

Mackenzie, Ross, Muhlenberg Press, Philadelphia, 1959, xiii.
5	  �Ferencz, Árpád: Dogmatics after Barth. Facing Challenges in Church, Society and the Academy, in 

Thomas, Günter – Brouwer, Rinse H. Reeling – McCormack, Bruce (eds.): Dogmatics after Barth: 
Facing Challenges in Church, Society and the Academy, Leipzig, CreateSpace Independent, Publishing 
Platform, 2012, 130.

6	  �McCormack, Bruce: Karl Barth’s Critically Realistic Dialectical Theology: Its Genesis and Development 
1909-1936, Oxford, Oxford University Press, 1997, 39.

7	  �Czentnár Simon: A Szentlélek iskolájában: A doctrina hermeneutikai szerepe Kálvin írásmagyarázatá-
ban, Doktori értekezés, Budapest, Károli Gáspár Református Egyetem, 2020, 89–122.



1472025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a református teológiával

fogjuk, hogy a 20. századi filozófia fősodra éppen arra hívja a modern embert, hogy 
amiről nem tud beszélni, arról inkább hallgasson, de Barth teológiai nagysága éppen 
abban áll, hogy nem bunkerbe vonul, hanem kész párbeszédre lépni és elismerni az Egy-
házat ért jogos kritikákat. Ennek a teológiának az alapja, hogy nem egy ekkléziológiai 
rendszer felépítése és megvédése jelenti az eszkatológiai feladatot az Egyház számára, 
hanem a Krisztusban megjelent igazság képviselete. Az igazság nyomába pedig úgy sze-
gődhetünk, ha elfogadjuk, hogy „mindig és minden körülmények között Isten maga 
az előfeltétele, az értelme és az ereje” annak, „amit itt mondani és hallani lehet”.8 Ezzel 
Barth a reformátori és az ősegyházi kijelentés-primátushoz hűen az igazságot nem a 
félreértelmezett platóni „formák világába” taszítja, amihez csak a klérus tagjai férhetnek 
hozzá, hanem Isten inkarnációja által rámutat arra, hogy Isten igazsága az immanenci-
ában ismerhető meg igazán az accommodatio által. A kijelentésre építő teológiának az 
erőssége, hogy képessé válik a teológia világhoz idomulását mellőzni, viszont komolyan 
veszi Isten emberekhez való lehajlását, ami megteremti a teológiai beszéd ontológiai 
lehetőségét. Így tudott az Egyház a kora kérdéseit megismerve megfelelő módon, rele-
váns és az evangéliumból fakadó válaszokat adni a prekeresztyén társadalmak számára, 
de így lehetséges a posztkeresztyén társadalmak világnézetével folytatott párbeszéd is.

21. századi társadalmunk filozófiai háttere

Ludwig Wittgenstein az 1921-ben megjelent Logikai-filozófiai értekezésben azt írta, 
hogy „[a]miről nem lehet beszélni, arról hallgatni kell”.9 Ez a mondat elsődlegesen 
a Wittgenstein utáni etikát kényszerítette új útkeresésre,10 de látnunk kell, hogy a 
teológia, szó szerint az „Istenről való beszéd” ebben az értelemben lehetetlen vállalko-
zás, hiszen arról kellene beszélni, akiről emberileg csak dadogni tudnánk. Így pedig 
a wittgensteini mondat következtetéseként a teológusoknak, az Egyháznak valójában 
hallgatnia kell, hiszen nem tud közvetlenül Istenről beszélni. A közvetett beszéd, a 
bizonyság- és tanúságtétel pedig nem ad kielégítő támpontot a teológia számára a filo-
zófiai érveléshez. A 20. század filozófiája, különösen a nyelvfilozófia és a fenomenológia 
megkérdőjelezi a teológia létjogosultságát, és felteszi azt a kérdést, hogy vajon van-e 
még értelme a teológiának ebben a formájában. Ehhez a kihíváshoz, melyet a társa-
dalmunk is ismer, az Egyházért való teológiában azt a kérdést kell feltennünk, hogy: 
lehetséges-e még Istenről beszélni úgy, hogy ne ragadjunk bele a metafizika klasszikus, 

„platonikus” nyelvi és gondolati struktúráiba? Ha ebből a nyelvi és gondolati struktú-
rából nem sikerül kilépnünk, akkor arra a kérdésre is válaszolnunk kellene, hogy az 
általunk művelt teológia nem csupán egy fogalmi mátrix-e, ahogy George Lindbeck 

8	  Barth, Karl: Die Kirchliche Dogmatik, Band I,1 (§§ 1-12), Zürich, Theologischer Verlag, 1980.
9	  �Wittgenstein, Ludwig: Logikai-filozófiai értekezés (Tractatus logico-philosophicus), ford. Márkus 

György, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1963, 177.
10	  �Vö. Amesbury, Richard – von Sass, Hartmut (eds.): Ethics after Wittgenstein: Contemplation and 

Critique, London, Bloomsbury, 2021.



148 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

kulturális-nyelvi modellje sugallja,11 amely nem a tapasztalt valóságról szól,12 hanem a 
teológiai közösség nyelvi szabályairól.

A tapasztalt valóságot vizsgálva David Hume a Beszélgetések a természetes vallásról 
című művében már a 18. században rámutatott arra, hogy az emberi értelem és tapasz-
talat korlátai nem teszik lehetővé, hogy megalapozott következtetéseket vonjunk le 
Isten természetéről.13 David Hume hatása nyomán Immanuel Kant egy radikális for-
dulatot hozott a filozófiában, amelyet maga Kant is „kritikai fordulatként” nevezett 
meg. A tiszta ész kritikájában Kant arra a felismerésre jut, hogy az emberi megismerés 
nem teljesen szabad, hanem a megismerő alany saját belső kategóriáihoz és érzékelési 
struktúráihoz kötött. Ebből kiindulva fogalmazta meg azt a tételt, hogy a „magánvaló 
dolog” (Ding an sich) – vagyis a létező önmagában, függetlenül attól, ahogyan mi érzé-
keljük – elérhetetlen az emberi értelem számára. Az ész csak azt tudja megragadni, ami 
számára a tapasztalatban megjelenik, és ami már eleve „szűrőn keresztül”, az érzékelés 
és az értelem formái által alakított. Így tehát Isten, lélek és a világ mint „magánvalók”, 
hogyha léteznek, akkor sem tehetők a tudományos megismerés tárgyává. A metafi-
zika hagyományos kérdéseit Kant nem egyszerűen elutasította, hanem korlátozta, arra 
mutatott rá, hogy ezek a kérdések túlmutatnak az emberi ész kompetenciáján.

Ez a felismerés mélyen átrendezte a klasszikus teológiai gondolkodás alapjait, 
hiszen az Istenről való beszéd – Kantot követve – legfeljebb gyakorlati hit vagy erköl-
csi szükségszerűség kérdése lehet. Erre építve a Kant utáni filozófia nem a teológia 

„megmentésére” tett kísérletet, hanem annak módszeres „lebontásába” kezdett. Ezt a 
dekonstruktív folyamatot – Gilles Deleuze-höz közeledve, akire jelenkori társadal-
munk világképének leírójaként tekinthetünk – három filozófiatörténeti villanáson 
keresztül láthatjuk leginkább.

Az első fontos gondolati eleme a társadalmunk világképének és a metafizikai dekonst-
rukciónak Edmund Husserl (1859–1938) által ismerhető meg, aki a fenomenológiát 
megalapozva az emberi tudat és tapasztalat intencionális struktúráit vizsgálta. Husserl 
a megismerés és a tapasztalati élmények rétegeinek visszafejtésére törekedett, ahol azon 
rétegek eredeti alapját és ősforrását találhatja meg. Ennek a visszafejtésnek a módszere 
a fenomenológiai redukció, melynek célja nem az abszolút tudás megszerzése, hanem a 
tudati tapasztalat forrásának fokozatos feltárása. Ebben a feltárásban Isten nem valóságos 
létezőként, hanem fenomenológiai horizontként jelenik meg, amely túllépi a tudat köz-

11	  �Lindbeck, George A.: A ​dogma természete. Vallás és teológia a posztliberális korban, ford. Ittzés 
Gábor, Budapest, Hermeneutikai Kutatóközpont, 1998, 61–78.

12	  �Ebben az esetben valóságon a Peter L. Berger és Thomas Luckmann által megfogalmazott társa-
dalmilag rögzített valóságot értem, amiben Gerhard Oberhammer megállapítása, mely szerint a 
mítosz nyelve képes az emberi valóság igazságát felfedni, háttérbe szorul. Éppen ezért a bibliai 
antropológiát szem előtt tartva nem a nyelv, nem a szellem, nem a lélek és nem is csak a test, 
hanem ezt a hármat egyesítve az isteni és emberi lét testisége felől közelítünk a valósághoz. Lásd 
Oberhammer, Gerhard: Mythos woher und wozu?, in Schmid, Hans Heinrich (Hrsg.): Mythos 
und Rationalität, Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus, 1988, 17.

13	  �Hume, David: Beszélgetések a természetes vallásról, ford. Harkányi András, Budapest, Altantisz 
Könyvkiadó, 2006, 62–63.

Veres Ábel



1492025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

vetlen tapasztalatát. Horváth Orsolya rámutat arra, hogy „Husserl nem vitatja el a teoló-
giától sem a tiszta látást”, sőt a filozófia és a teológia komplementer „egybecsúszására” is 
teret enged.14 Mindez azt is jelenti, hogy a husserli filozófia még nem zárja ki a teológiát a 
tudományok közül. Ellenben Martin Heidegger, Husserl tanítványa még radikálisabban 
közelít a metafizika kérdéseihez, és így a kor teológiai útkereséséhez is. A Lét és idő című 
főművében arra hívja fel a figyelmet, hogy a nyugati filozófia történetét a metafizika által 
uralt fogalmak destrukcióján keresztül kell újra gondolnunk. Szerinte a filozófia elfelej-
tette a „lét kérdését” azzal, hogy mindig „létezőkről” beszélt, nem pedig magáról a „Létről” 
mint eseményről.15 Isten ebben a keretben nem metafizikai bizonyosság, hanem rejtőzkö-
dés, amely épp a hagyományos fogalmi rendszerek kudarcán keresztül válik érzékelhetővé. 
Ezt a szellemtörténeti paradigmaváltást követte le a dialektika teológia, illetve mélyebben 
a heideggeri filozófiával dialógusba lépve Bultmann és Karl Rahner is.

Gilles Deleuze és Félix Guattari pedig lekövette és talán meg is alapozta azt a kort, 
amelynek axiómája: „Nem létezik semmiféle Isten. Ami azt is jelenti: nem létezik az Egy. 
A lét törvénye az »egy nélküli« sokaság – mivel minden sokaság sokaságok sokasága. Az 
egyetlen végállomás itt csak az üresség lehet.”16 Alain Badiou követi a posztstrukturalis-
ták hierarchia nélküli sokaság filozófiáját, tagadva ezzel az „Egy” létezését. Deleuze és 
Guattari Mi a filozófia? című késői munkájában a badiou-i tagadáshoz hasonlóan talál-
kozunk a keresztyén gondolkodás és az Egy létezésének tagadásával. A badiou-i idézet 
jól példázza, hogy a filozófia és a társadalmunk közgondolkodása számára az „Isten” és 
az „Egy” fogalmak azonos jelentéstartományba kerültek. Ez azt jelenti, hogy ma a nem 
keresztyén gondolkodók és a társadalmunk jelentős része a keresztyénség gondolatisá-
gát népies jellegű újplatonizmusnak tartja. Deleuze meglátása szerint a keresztyén gon-
dolkodók mindegyikének bizonygatnia kellett, „hogy a világba és a szellembe injektált 
immanenciaadag nem sérti az isteni transzcendenciát, és ahhoz az immanencia szük-
ségképpen csak másodlagosan társul (lásd Cusanus, Eckhardt, Bruno esetét)”.17 Ennek 
az oka Deleuze szerint az, hogy „[a] vallási tekintély az immanenciát csak lokálisan, a 
közvetítés szintjén akarja elfogadni”.18 A legegyszerűbb és a leggyorsabb megoldás az 
lehetne, ha a kortárs apologetika módszereivel megcáfolnánk Deleuze keresztyénségről 
alkotott nézeteit, viszont ezzel, megkerülve a megértés munkáját, nem jutnánk olyan 
párbeszédre, amellyel a két oldal között hidat képezve létrejöhetne az átjárás és a közös 
gondolkodás. A közös gondolkodást és a társadalmunk kérdéseinek megértését elő-
segítve a következő fejezetben Deleuze filozófiájának vázát kívánom bemutatni, ahol 
felismerhetjük, hogy a deleuze-i filozófia célja a platonizáló tendenciák meghaladása 
és elvetése, így a háttérben a keresztyénség kritikája is felsejlik.

14	  �Horváth Orsolya: Inspirációk és ellentétek filozófiai és teológiai gondolkodás között, Budapest,  
L’Harmattan, 2022, 59.

15	  �Heidegger, Martin: Lét és idő, ford. Vajda Mihály – Angyalosi Gergely – Bacsó Béla – Kardos 
András –  Orosz István, Budapest, Osiris Kiadó, 2019, 17. 

16	  Badiou, Alain: Etika: Tanulmány a rosszról, ford. Seregi Tamás, Budapest, Open Books, 2025, 38.
17	  �Deleuze, Gilles – Guattari, Félix: Mi a filozófia?, ford. Farkas Henrik, Budapest, Műcsarnok 

Nonprofit Kft., 2011, 42.
18	  Uo.

Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a református teológiával



150 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Miért nincs helye Deleuze-nél a teológiának a tudományok között?

Gilles Deleuze filozófiájának egyik legfontosabb kiindulópontja az „immanenciasík” (plan 
d’immanence) fogalma. Ez a gondolat radikális szakítást jelent a nyugati filozófia több évezre-
des hagyományával, amely a világ rendjét mindig valamilyen külső, transzcendens elv alap-
ján próbálta megérteni. A klasszikus metafizika az Egyre, az Igazra, a Jóra vagy éppen Istenre 
mint végső alapra építette fel a valóságról alkotott képét – legyen szó Platón ideavilágáról, 
Arisztotelész első mozgatójáról vagy Aquinói Tamás istenbizonyítékairól. Ezen rendszerek 
közös jellemzője, hogy valamilyen rendező elv köré vagy alá szervezik a létezőt, az értelmet, 
az igazságot, így pedig egy rend alapján egy rendszert alkotnak. Ezzel szemben Deleuze 
éppen a végtelenség és a sokaság elfogadásában látja „a filozófia ideális alakját”.19

Deleuze tehát nem a rendet, hanem a mozgást, nem a középpontot, hanem a sok-
féleséget, nem az állandóságot, hanem az átalakulást állítja filozófiája középpontjába 
– vagy inkább annak „a határtalan Össz-Egységébe”.20Az immanenciasík Deleuze-nél 
egy olyan határtalan tér, amelyben a gondolkodás történik, de amelyet nem ural sem-
milyen külső törvény, végső cél vagy abszolút fogalom. Ez a sík nem egy hely, hanem 
egy struktúra nélküli mező, amelyen belül intenzitások, mozgások, kapcsolatok, kap-
csolódások szerveződnek és bomlanak fel – újra és újra. Itt nincsenek örök lényegi-
ségek, csak folyamatok és dinamikus viszonyok. Deleuze filozófiája tehát decentrált: 
nincs egy meghatározott origó, amelyhez minden más viszonyulna. Jellemző továbbá a 
deleuze-i gondolkodásra, hogy aszubjektív,21 ugyanis nem a klasszikus értelemben vett 
emberi szubjektum áll a középpontban, hanem a hálózatiság hat át mindent. Éppen 
ezért anarchikus is, mert nem hierarchia szerint épül fel, hanem a hálózat szabad és 
végtelen kapcsolataiból. Ebben az értelemben Deleuze filozófiája egyfajta végtelenül 
nyitott gondolati tér, amelyben a fogalmak nem örök igazságokat képviselnek, hanem 
kreatívan megteremtett válaszok bizonyos problémákra. Ez azt jelenti, hogy a filozófus 
nem meglévő, örök fogalmakat alkalmaz a valóságra, hanem új fogalmakat hoz létre – 
a gondolkodás aktusa tehát a kreativitás által teremtő, nem pusztán passzív értelmező. 
A filozófia itt nem válaszol, hanem kérdez, kísérletez és összekapcsol.

Deleuze megközelítése éles ellentétben áll a keresztény teológia platonikus öröksé-
gével, amely mindig is hajlott arra, hogy a világot egy magasabb, transzcendens rendből 
vezesse le – Isten mint végső Alap, az örök Igazság és a Jó forrása. Deleuze ezzel szemben 
azt állítja: nincs ilyen transzcendens alap, vagy ha van is, nem férünk hozzá kívülről, 
ezért a világot belülről, az immanencia síkjáról kell értenünk. A deleuze-i filozófia tehát 
a pluralitás filozófiája, azaz nem az „est”, a „van”, „létezik” lesz a filozófia kulcsszava, 
hanem az „et”, az „és”, a „kapcsolódás”, az „összefonódás”.

Deleuze-nél a Mi a filozófia? című könyvben a platonizmus és a keresztyénség a 
badiou-i idézethez hasonlóan gyakran kerül szembe az igazi filozófiával, ami képes 

19	  Horváth: i. m., 62.
20	  Deleuze: i. m., 34.
21	  �Éppen ezért remek dialóguspartnere lehet a poszthumán teológiáknak (pl. az állatok teológiájának) 

és filozófiáknak (pl. a künofilozófiának).

Veres Ábel



1512025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

a végtelent és az immanenciát Baruch Spinoza filozófiájának mintájára összefogni. 
Deleuze gondolkodásában gyakran „a kereszténység a »népnek« szóló platonizmus[-
ként]”22 jelenik meg, és ez a platonizmus okozza a legtöbb problémát is, ugyanis a valódi 
gondolkodás igazi megpróbáltatása, hogy képes-e síkja immanenciájában maradni, 
vagy „újra és újra belebuknak a transzcendenciába”, teret engedve a „menekülési útnak”,  
a hamis transzcendensnek a síkjukon.23 Deleuze megállapítja, hogy Spinoza az, aki 
képes volt az immanenciasíkot megőrizni, mert:

„Nem lehet elgondolni, és mégis el kell gondolni. Ahogy egyszer már elgondolták, ahogy 
egyszer Krisztus is testté vált, hogy megmutassa ezzel, a lehetetlen lehetséges. Ezért 
Spinoza is Krisztus, a filozófusok Krisztusa, és a legnagyobb filozófusok mind olyan 
apostolok, akik ezt a misztériumot kerülgetik, közelednek hozzá, vagy távolodnak tőle. 
Spinoza a végtelen filozófussá válás. Ő megmutatta, felállította, elgondolta a »legjobb« 
immanenciasíkot, vagyis a legtisztábbat, azt, amely nem kínálja fel magát a transzcen-
denciának, de nem is hoz létre új transzcendenst, azt, amely a legkevesebb illúziót, hamis 
érzületet, téves észleletet hívja életre…”24

Deleuze és Guattari könyvében ez az a rész, amit teológusként nem hagyhatunk szó 
nélkül. Nem véletlenül „őrjítő” Krisztus és a „legjobb immanenciasík” összekapcsolása 
a teológia és a filozófia kapcsolatát vizsgálva.25 Deleuze szövegében ez az a filozófiai 
tér, ahol a keresztyénség párbeszédbe tud kezdeni. Ha ez a párbeszéd nem kezdődik el, 
akkor a „népnek szóló platonizmus” számára nem marad hely a tudományok között.

Deleuze számára a tudományokhoz hozzátartozik a kreativitás, ami „a határtalan 
Össz-Egységében” képes síkok kifeszítésére, és ott fogalmak teremtésére. A filozófia 
képes erre a feladatra, mivel új fogalmakat alkot, és új gondolati struktúrákat hoz létre. 
Ugyanígy a művészet, mely perceptumokat és affektumokat teremt, és így érzékelési 
és érzelmi intenzitásokat formál. És ebbe a sorba illeszkedik a tudomány funkciókat 
és törvényszerűségeket felállítva, melyeket empirikus módon ellenőrizhetően ad közre. 
Ezzel szemben a teológia nem konstruál új fogalmakat, hanem hagyományos – sok-
szor konfesszionalista – nyelvi készleteket ismétel. Nem is hoz létre új affektumokat, 
hiszen előírt érzelmi formákban mozog, mint például a bűnbánat, az áhítat és hála- 
adás. Illetve nem is állít fel empirikusan ellenőrizhető törvényeket,26 mert nem az érzé-
kelhető valóságot vizsgálja, hanem egy transzcendens világra mutat. A teológia tehát 
a deleuze-i világfelfogásban „fekete bárányként” jelenik meg, mert beszédmódjával 

22	  �Nietzsche, Friedrich Wilhelm: Jón és gonoszon túl. Egy jövőbéli filozófia előjátéka, ford. Óvári 
Csaba, Máriabesnyő – Gödöllő, Attraktor Kiadó, 2017, 6.

23	  Horváth: i. m., 63.
24	  Deleuze: i. m., 53.
25	  Horváth: i. m., 64.
26	  �Ezzel ellentétes Wolfhart Pannenberg megállapítása, amely szerint egy Istenre nyitottan módosított 

popperi falszifikáció-elméletet felállítva bontakozik ki az apokaliptika ellenőrzést váró és elismerő 
jellege. Lásd Pannenberg, Wolfhart: Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung, in Uő. 
(Hrsg.): Offenbarung als Geschichte, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1982, 91–114.

Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a református teológiával



152 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

elidegeníti magát a kreatív gondolkodást. Ennek a kreativitástól való elidegenedésnek 
a fő problémája a transzcendencia, mivel a transzcendenciára való utalással a teológia 
nem a valóságból indul ki, hanem egy kívülálló, nem-empirikus princípiumból. Ez 
szembemegy az immanencia elvével, amely szerint a valóság önmagából érthető meg. 
Másodszor pedig a kreativitás útjában áll a gondolkodás szabályozása, ezért a teológia 
tradícióőrzése a tudás előállítása helyett statikus rendszerként jelenik meg, szemben a 
tudományok önkorrekciós és nyitott természetével.

Lehet, hogy egyszerűbb lenne ezeket a kritikákat mellőzni, vagy bebizonyítani, hogy 
Deleuze téved a teológiát háttérben fóliaként használt kritikájában, de akkor nem ten-
nénk eleget a teológia dialogikus lényegének. Márpedig „[a]z egyház az őt körülvevő világ 
számára csak olyan dialógusban lesz hasznos, amelyre belülről, alapja és lényege felől van 
késztetése, és amely megerősíti a maga sajátosságában, lényegében”.27 A világnak, esetünk-
ben a deleuze-iánusoknak és az immanencián túl nem gondolkodó vagy a transzcendenst 
immanencia nélkül elgondoló társadalmunknak szüksége van arra, hogy beszéljünk arról 
az Istenről, aki számára a lehetetlen lehetséges. Ezért most az accommodatio elvéhez fordu-
lunk, amely szerint Isten az emberi megértéshez igazítja önközlését, így pedig Spinozával 
egyetértésben keressük a valóságos immanenciában a valóságos végtelent.

A transzcendencia kenózisa mint immanens esemény a református 
teológiában

A filozófia deleuze-i programja szerint nincs helye a teológiának a tudásalkotás diszcip-
lináris mezőjében, mivel a teológia olyan transzcendens hivatkozási pontot feltételez, 
amely kívül esik az immanencia síkján. Ezért fordulunk a református teológiai hagyo-
mányon belül egy olyan alapelvhez, amely éppen az isteni transzcendencia kenózisára, 
az emberi tapasztalat felé való alkalmazkodására épül: ez az accommodatio. Ezzel a teo-
lógiai témával juthatunk egy olyan alapra, ahol a deleuze-i immanenciával nem szem-
behelyezkedő, hanem egy abba beágyazható teológiai beszéd lehetősége nyílik meg, 
amely nem veszíti el a biblikus alapokat sem.

Kálvin erőssége, hogy Isten ismeretében nem filozófiai úton halad, hanem arra a kije-
lentésben adott igazságra kíván vezetni, „amire Isten a Szentírásban tanít minket”.28 Ezzel 
elhatárolja magát a spekulációtól, viszont a bibliai kijelentésre építő egyházatyákkal párbe-
szédre lép. Mindez azt jelenti, hogy Kálvin folytatja a már korábban említett egyházatyák 
hagyományát is, akik a Szentírás doktrínáját az isteni aláhajlással, az accommodatio elvével 
magyarázták,29 ugyanakkor Kálvin egy új biblikus megállapítást is tesz, mely szerint az 

27	  �Vályi Nagy Ervin: Az egyház dialogikus lényege, ford. Balog Margit, Budapest, MRE Doktorok 
Kollégiuma, 2024, 27.

28	  Niesel, Wilhelm: Kálvin teológiája, ford. Dr. Nagy Barna, Budapest, Kálvin Kiadó, 1998, 19.
29	  �Kustár Zoltán: Kálvin János hermeneutikája és annak hatása a modern természettudományok 

fejlődésére, Református Szemle, 102. évfolyam, 2009/5, 547–555, 549.

Veres Ábel



1532025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

accommodatio nem csak a Szentírásban, hanem Isten önkijelentésében is érvényre jut.30  
A reformátor gondolkodásban különleges hangsúlyt kap az accommodatio elve, mivel e 
tanítás szerint Isten, kegyelméből, lehajol az emberhez, és alkalmazkodik korlátolt értelmi 
és nyelvi képességeihez. Azaz az emberért emberivé lesz az isteni. Ezzel a teológiai feltevéssel 
már deleuze-i értelemben menekülőútra lépnénk, éppen ezért az emberi Jézus felől próbál-
juk meg szemlélni az immanens valóságban jelenlévő nem emberit. Ebben az esetben nem 
arról van szó, hogy az ember felemelkedik Isten megértéséhez, és nem arról, hogy Krisz-
tust megismerve felemeltetik az emberi elme a transzcendens magasságba, hanem éppen 
ellenkezőleg: megjelent valaki köztünk, emberek között, aki emberi példákkal emberen 
túli bölcsességét tanított. Kálvin megfogalmazásában „Isten itt úgy szól hozzánk, ahogy a 
dajka a csecsemőhöz, vagyis gügyög […] E beszédmód célja nem az, hogy pontosan kifejtse, 
milyen az Isten, hanem az, hogy hozzáigazítsa Isten ismeretét a mi kicsinységünkhöz.”31 Ez 
a „gügyögés” nem egy lealacsonyító, hanem szeretetteljes alkalmazkodás, egy pedagógiai és 
hermeneutikai aktus, amely révén az emberi hústestet öltött Isten az immanensen gondol-
kodó ember számára is érthetővé válik. Kálvin teológiája ebben a tekintetben forradalmi, 
ugyanis kész továbblépni az egyházatyák tanításán, és bibliai megállapításával újra alapozni  
a keresztyén istenismeretet. Bár Kálvin Ágoston teológiájára építve közel áll a platonikus 
gondolkodáshoz, mégis a kijelentés és így az accommodatio alapozza meg a teológiáját, mely-
nek lényege, hogy Istenről helyesen beszélni, azaz teológiát művelni emberként Isten magá-
ról való tanítása nélkül nem tudunk.32 Ez egyrészt azt jelenti, hogy a kálvini teológia képes 
biblikusan reflektálni a nem keresztyén gondolkodókra, azaz készek lehetünk tanulni tőlük, 
de a kijelentésre építve késznek kell lennünk megvizsgálni, hogy mi az a jó, amit érdemes 
megtartani, és mi az, amit érdemes elvetni. Az 1Thessz 5,21-nek megfelelve ezt a keresztyén 
teológia az accommodatióra alapozva képes megtenni, mert a Jézus Krisztusban megjelent 
igazság azt a kegyelmet tárja fel, ami nem emberi okoskodás, hanem isteni önátadás a vilá-
gért. Ez az önátadás pedig a Bibliából tárul fel számunkra, ha ugyanis „az igétől elhajlunk, 
amint már mondottam, célunkat el nem érjük, bármily buzgó kitartással feszüljünk is 
neki, mert nem a helyes úton futunk”.33 Kálvin teológiája és az accommodatio által Krisztus 
figyelmes szemlélése éppen a helyes útra terel, ahol nem a megfeszült teljesítmény vezet az 
igazság elérésére, hanem az immanenciában ajándékként ismerhetjük fel ezt az igazságot.

Az accommodatio lényege tehát, hogy krisztológiai fókuszú, azaz Isten emberré 
válását Jézus Krisztusban – az inkarnációt – követve mutatja be, hogy miként lehet 
Istenről beszélni. Így a teológia alapja merőben szembenáll mindazzal, amit korunk 
társadalma vagy a deleuze-iánusok „népnek szóló platonizmusként” kritizálhatnának. 
Viszont látnunk kell, hogy ezek a kritikák nem a tudatlanságból, hanem a keresz-
tyénség önértelmezésének hibáiból fakadnak, ami úgy csapódik le, hogy nem a bib-

30	  �Battles, Ford Lewis: God Was Accommodating Himself to Human Capacity, Interpretation, 31. 
évfolyam, 1977/1, 19–38.

31	  �Kálvin János: Institutio. A keresztyén vallás rendszere, I–II. Kötet, ford. Buzogány Dezső, Budapest, 
Kálvin Kiadó, 2014, 1.13.1.

32	  Niesel: i. m., 19.
33	  Kálvin: Institutio, 1.6.3.

Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a református teológiával



154 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

liai Isten képmásaiként vagyunk jelen a világban, hanem egy általunk kreált bálványt 
szolgálunk, és az ő nevére várjuk „a világ” behódolását. Ezzel szemben Isten irgalmas 
szeretete nyilvánult meg akkor, amikor ő maga emberi testben tanít bennünket. Ez a 
tanítás a teológiai ismeret lehetőségének feltétele is, hiszen a láthatatlan Isten megis-
merhetetlen lenne a zsidóság körén kívül, de Jézus Krisztus accommodatiója az ember 
testéhez – benne az elméjével és lelkével – a láthatatlan Isten képmásakánt (Kol 1,15) 
láttatja, megismerteti és érthetővé teszi Istent, mivel „Isten önmagában az, aki, vagyis 
saját fenségében láthatatlan […], ám éppenséggel egyedül Krisztusban feltárja magát 
nekünk, hogy mi Krisztusban, mintegy tükörben szemléljük őt”.34

Mindez azt is jelenti a keresztyén teológia számára, hogy az accommodatio kiutat 
mutat a deleuze-i „bizonygatási” kényszer csapdájából, ugyanis „a világba és a szel-
lembe injektált immanenciaadag nem sért[het]i az isteni transzcendenciát, és ahhoz az 
immanencia [nem] csak másodlagosan társul”,35 mivel a teológiai ismeretünk éppen a 
jézusi immanencia realitásából fakad, amihez még az ismeretlen Isten ismeretében is 
csak másodlagosan kapcsoljuk a Jézus által megismert transzcendenciát. Bár ebben az 
esetben fennállhat, hogy az inkarnációt követően „[a] vallási tekintély az immanenciát 
csak lokálisan, a közvetítés szintjén akarja elfogadni”.36 Ezért az Egyháznak gondoskod-
nia kell az accommodatio krisztológiai fókuszt beállító jellegéről, mivel annak hiánya az 
Egyház és a gyülekezetek relaxációját eredményezi, ami a presbyopia kialakulását segítő 
elő.37 Tehát, ha az Egyház fókusza lekerül a testé lett Istenről, akkor maga az Egyház 
és a gyülekezet egy bizonytalan, idejétmúlt, eltartásra és ellátásra szoruló közösségként 
jelenik meg a világban, ami aztán a saját önfenntartása szempontjából választ magának 
isteneket. Barth az ilyen isteneket „Nem-Isten”-nek nevezte.38 Mégpedig azért, mert

„[a]z az Isten, aki a teremtését nem váltja meg, aki az emberi igazságtalanságnak szabad 
folyást enged, nem Isten. Isten, aki nem Istenként áll ki mellettünk, aki világunk ittlé-
tének és ilyetén-létének legmagasabb rendű igenlése, nem más, mint az elviselhetetlen, 
maga a Nem-Isten, mindazon legmagasabb rendű tulajdonságok ellenére is, melyekkel 
legmélyebb indulatainkban felruházzuk azt. Az ilyen Isten feletti felháborodás sikolya 
közelebb van az igazsághoz, mint azok művészete, akik ezt igazolni kívánják.”39

A barthi megállapítást követve kijelenthetjük, hogy Deleuze és Guattari kritikája fontos 
ekkléziológiai hiányosságra hívja fel a figyelmet, ugyanis tudtukon kívül az Egyházat bírálva 

34	  �Kálvin János: A ​Galata, az Efezusi, a Filippi, a Kolosséi és a Thesszalonikai levelek magyarázata, II. 
kötet, ford. Bellus Ibolya et al., Budapest, Kálvin Kiadó, 2016, 113.

35	  Deleuze: i. m., 42. (A tanulmány kritikai érveléséhez módosította: V. Á.)
36	  Uo. 
37	  �A szemészetben az akkomodációs képesség a szemek alkalmazkodását jelenti különböző távolságok-

hoz. A szemlencse nem megfelelő konvexitását relaxáltnak nevezi a szakirodalom, aminek a diag-
nózisa a presbyopia. Vö. Janáky Márta: A látásélesség vizsgálatának objektív és szubjektív módszerei, 
in Aczél Klára et al.: Neuro-ophthalmologia, Budapest, NOSZA Alapítvány, 2012, 54–56, 55.

38	  Barth, Karl: A ​rómaiakhoz írt levél, ford. Ferencz Árpád, Kolozsvár, Exit Kiadó, 2025, 45.
39	  Uo.

Veres Ábel



1552025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

éppen annak krisztológiai fókuszvesztettségére hívják fel a figyelmet. A nem-Isten a pres-
byopia okozta homály miatt tűnhet valódi Istennek, de a filozófusok kritikájának metsző 
éle – a hályogműtéthez hasonlóan – fájdalmas, mégis szükséges ahhoz, hogy a fókusz a 
helyére kerüljön. A helyreállt fókusz, a neopia viszont megköveteli a relaxált állapotból való 
kilépést, ami újrakezdést igényel. Tehát a neopia alapja az újrakezdés, viszont a neopia beál-
lása is újrakezdésre vezeti az Egyházat, mert kilépteti a Nem-Isten imádatából és „a népnek 
szóló platonizmus” keretrendszeréből, amikor a testé lett Isten jelenvalóságával konfrontálja.

Láthatjuk, hogy a presbyopia gyógyítása a kritikák komolyan vételével kezdődik, 
mert az újrakezdésben elnyerhetjük a neopia ajándékát, viszont ez felveti azt a kérdést, 
hogy hol húzódik az accommodatio határa, hiszen mindig lesznek körülöttünk olyan 
szélsőséges kérdések, amelyekre igent vagy nemet kell mondania Krisztus követőinek. 
Ha a neopiát a presbyopiával szemben elsőrendűnek tekintjük, kézenfekvőnek tűnhet 
az igen elsődlegessége a nemmel szemben. A valódi tisztánlátás érdekében azonban 
meg kell különböztetnünk az accommodatio és a kontextualizáció teológiai eltéréseit.

Az accommodatio nem minta, hanem alap

Az accommodatio elve tekinthető a kontextualizáció mintájaként is. Kálvinnál egyér-
telmű, hogy Isten mindig az adott történelmi, nyelvi, kulturális közeghez igazodva szó-
lítja meg az embert, ezért a Szentírás nyelve sem magasrendű metafizikai nyelv, hanem 

„köznapi”, mert tekintettel van az ember „durva és tompa értelmére”.40 Viszont az 
accommodatio elve éppen ezt a kísértést hárítja el, amely mintát keres. Az accommoda-
tio mint a teológia alapja nem a mimézissel kezdődik, hanem Jézus Krisztussal. Ez a 
felismerés, ami hitet szül, teszi lehetővé a mimézist. Éppen ezért a mimézis hiánya41 a 

„nem helyes úton futásból” származhat, ezért a kontextualizáció az accommodatio vagy 
az inkarnáció mintájaként eltérhet a helyes útról. Amennyiben – a helyes úton – a tár-
sadalmunk számára releváns teológiát szeretnénk művelni, akkor dekonstruálnunk kell 
a keresztyénségről alkotott téves előfeltevéseket, és tanúságot kell tennünk arról az új 
világról, amely a Bibliában ismerhető meg. Ezt akkor és úgy tudjuk megvalósítani, ha 
Krisztusra tekintve újraolvassuk a Bibliát, és keresztyénként a Bibliában kezdünk élni. 
Ezt Karl Barth 1917-ben így fogalmazta meg:

„A Biblia tartalmát nem az emberek helyes gondolatai alkotják Istenről, hanem Isten 
helyes gondolatai az emberről. A Bibliában nem az áll, hogy hogyan kell Istennel be-
szélnünk, hanem az, hogy ő mit mond nekünk, nem az, hogy hogyan találjuk meg az 
utat hozzá, hanem az, hogy ő hogyan kereste és találta meg az utat hozzánk, nem az, 
hogy milyen helyes viszonyba kell lépnünk vele, hanem az a szövetség, amelyet ő kötött 
mindazokkal, akik Ábrahám gyermekei a hitben, és amelyet Jézus Krisztusban egyszer 
és mindenkorra megpecsételt. Ez áll a Bibliában. Isten szava a Bibliában van. Nagyapá-
inknak igaza volt, amikor olyan hevesen védekeztek azzal, hogy a kijelentés a Bibliában 

40	  Kálvin: Institutio, 1.11.1.
41	  Gondolhatunk itt a keresztyének gyülekezeti, társadalmi és ökológiai passzivitására is.

Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a református teológiával



156 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

van és nem csak a vallásban, nem hagyták, hogy még egy olyan kegyes és éles eszű ember, 
mint Schleiermacher, a feje tetejére állítsa a dolgokat. És apáinknak is igaza volt, amikor 
gyanakodva óvakodtak attól, hogy a vallási személyiségkultúra ingatag talajára lépjenek. 
Minél őszintébben keressük a Szentírásban a kegyességet, annál biztosabban kapjuk meg 
előbb-utóbb a választ: Mi az a kegyesség? – »Az, ami rólam tanúskodik«!”42

Barth a teológiában és az Egyházban a Biblia igazságigényét előtérbe állítva azt mutatja 
be, hogy nem a biblikus keresztyénség állítja a fejére a dolgokat, hanem csak visszafor-
dítja vagy azoknál keres menedéket, akik nem engedték „a feje tetejére állítani a dol-
gokat”. „A feje tetején álló keresztyénség” az, ami valóban nem tud és nem is akar mit 
mondani az empirizmus és a naturalizmus kérdéseire. A biblikus keresztyénség ezzel 
szemben képes felmutatni az egzisztenciális megszólítottságban, amikor „rólam tanús-
kodik” az a könyv, ami évezredek alatt jött létre, hogy a társadalom kérdései megszó-
líthatóvá teszik a korunk emberét. A biblikus keresztyénség éppen ezért nem veszélyt, 
hanem lehetőséget lát az egyház- és a teológiakritikában is.43

Az accommodatio mégsem egy jó módszer erre a párbeszédre, de elsődlegesen nem is 
pusztán egy követendő minta.44 Az accommodatio a teológia alapja, ahonnan az Istenről 
való beszéd elkezdhetővé vált az ember számra. Ez az az alap, amiről újra és újra elin-
dulhatunk, mert az immanencián belül vált Isten megismerhetővé számunkra embe-
reknek. Ez azt is jelenti, hogy az accommodatio, Isten emberhez való aláhajlása és Isten 
önmegismertetése az emberrel határt szab a dekonstrukciónak. Jézus Krisztus inkarná-
ciója, Isten önmegismertetése az accommodatio aktusában nem dekonstruálható.45 Jézus 
Krisztus valóságos isteni és valóságos emberi természete, és az erről a krisztusi valóságról 
tanúskodó gyűjtemény, a Biblia, az az alap, amelyen bármit újra végig gondolhatunk, 
mivel ez az alap kettős szabadságot ad a gondolkodásra. Először megszabadulunk a 

„dogmafejlődés” emberi tákolmányaitól, és a keresztyénséget bibliai alapokra helyezzük 
évszázadokkal korábbi téves politikai döntések helyett, illetve protestáns szempontból 
képesek lehetünk a kegyességi hagyományok és berögzült dogmatikai struktúrák bib-
likus felülvizsgálatára. Mindezt pedig azért tehetjük meg keresztyénként, mert az ige 
védelmében egy olyan alapon állva tesszük mindezt, hogy Krisztusban és a Bibliában 
gondolkodunk. Ez a szabadság pont azt jelenti, hogy el kell engednünk, amit meg sze-
retnénk őrizni, viszont akár vissza is kaphatjuk Istentől, ha készek vagyunk a legféltet-
tebb egyházi hagyományunkat is az ő kezébe tenni (1Móz 22,12).

Mindez azt jelenti, hogy ha az accommodatio elvét tesszük meg a teológia alapjaként, 
akkor a Mt 6,33 szerinti teológiát művelünk, ugyanis az alap megválasztásával először 

42	  �Barth, Karl: Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vorträge, München, Chr. Kaiser, 1929, 
28. (ford. V. Á.)

43	  �Greggs, Tom: Theology against Religion. Constructive Dialogues with Bonhoeffer and Barth, New 
York, T&T Clark, 2011, 39.

44	  De Krisztus ismerete után – Krisztus követésében – követendő minta is.
45	  �Ez a kontextualizáció-vitában azt jelenti, hogy az accommodatio mint a teológia alapja képes védelmet 

nyújtani a túlkontextualizálással szemben, mivel Krisztus kettős természete nem dekonstruálható.

Veres Ábel



1572025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Isten országát keresve, az ő Jézus Krisztusban adott igazságát megismerve, ráadásként 
megadathat nekünk mindaz, amit félünk, hogy elveszíthetünk. Viszont, ha a félelem 
miatt a féltett tárgy vagy eszme megőrzését választjuk meg alapnak, az azt eredményezi, 
hogy elveszíthetjük mindazt, ami miatt keresztyénnek neveznek minket Krisztusról. 
Ezt tükrözi Deleuze és Guattari könyve is, akik csak egy platonizáló közösséget látnak 
az Egyházból, ezért az accommodatio elvét a teológia alapjaként komolyan véve meg 
kell mutatnunk, hogy a keresztyénség nem „a népnek szóló platonizmus”, hanem az 
a közösség, amely a spinozai immanens és transzcendens egység csodáját szemléli. Ez 
az az egység, ami Jézus Krisztus accommodatiójában megjelent, ez az a lehetetlen, ami 
karácsonykor lehetségessé lett. Ez az az alap, amelyről beszélnünk kell. Erről az alapról 
kiindulva kell újragondolnunk a test teológiájának teológiai és etikai lehetőségeit,46 
illetve a 21. századi teológia hangsúlyait is. Az accommodatio teológiánk alapjaként nem 
megállásra, hanem keresésre sarkall, ráébreszt, hogy nincs kész teológia, hogy nincs kész 
válasz, hanem út van, amelyen Krisztus mellénk szegődik, és a Biblia újraolvasásában 
megszólal, és magára mutatva elvezet arra a felismerésre, amelyre személy szerint és 
társadalomként szükségünk van.

ABSZTRAKT
Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a re-
formátus teológiával

A tanulmány a kortárs teológia alapvető problémájára kíván választ keresni: hogyan 
lehet Istenről beszélni a 21. századi materialista társadalomban. A szöveg a wittgens-
teini nyelvfilozófiától egészen Gilles Deleuze posztstrukturalista gondolkodásáig kala-
uzolja végig az olvasót, és bemutatja, hogy a modern tudományelméletek miért zárták 
ki a teológiát a tudományok közül. A tanulmány központi tézise, hogy Kálvin János 
accommodatio tanítása megoldást kínál a felmerült problémára. Az accommodatio elve 
szerint Isten az inkarnációban az emberhez igazítja önközlését, így az isteni transzcen-
dencia kenózisként jelenik meg az immanens emberi tapasztalatban. Ez nem pusztán 
egy hermeneutikai módszer, hanem a teológia alapja, ami sürgeti a feszítő társadalmi 
kérdésekben a Biblia újraolvasását és a keresztyén üzenet autentikus, azaz biblikus és 
krisztocentrikus megfogalmazását. Továbbá pedig a tanulmány Karl Barth teológiájára 
támaszkodva amellett érvel, hogy az accommodatio-alapú teológia képes párbeszédre 
lépni a kortárs filozófiával anélkül, hogy feladná biblikus gyökereit, meghaladva ezzel 
az apologetika korlátait.

Kulcsszavak: accommodatio, Kálvin János, Karl Barth, Gilles Deleuze, kijelentés

46	  �Lásd Borsi Attila János: Keresztyén lét ma. A keresztyén kegyesség teológiai értelmezésének lehetősége 
Karl Barth gondolkodásának tükrében, Budapest, Károli Gáspár Református Egyetem – L’Harmat-
tan Kiadó, 2025, 12–18.

Accommodatio az immanenciában: Deleuze és Guattari párbeszédben a református teológiával



158 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

ABSTRACT
Accommodation in Immanency: Deleuze and Guattari in Dialogue with 
Reformed Theology

This study seeks to answer a fundamental question in contemporary theology: how can 
we talk about God in a 21st-century materialistic society? The text guides the reader 
from Wittgenstein’s philosophy of language to Gilles Deleuze’s poststructuralist thinking, 
showing why modern scientific theories have excluded theology from the sciences. The 
central thesis of the study is that John Calvin’s teaching of accommodatio offers a 
solution to the problem. According to the principle of accommodatio, God adapts his 
self-communication to man in the Incarnation, so that divine transcendence appears 
as kenosis in immanent human experience. This is not merely a hermeneutical method, 
but the basis of theology, which urges a rereading of the Bible in tense social issues and 
an authentic, i.e., biblical and Christocentric, formulation of the Christian message. 
Furthermore, drawing on Karl Barth’s theology, the study argues that accommodatio-
based theology is capable of entering into dialogue with contemporary philosophy 
without abandoning its biblical roots, thus transcending the limitations of apologetics.

Keywords: accommodatio, John Calvin, Karl Barth, Gilles Deleuze, revelation 

Veres Ábel



Prédikációs tárház
Füsti-Molnár Szilveszter



Két korpusz, 150x100 cm, akril/vászon



1612025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Lectio – ApCsel 5,27–32 
Textus – Ézs 5,20 

„Jaj azoknak, akik azt mondják a ros�-
szra, hogy jó, és a jóra azt, hogy rossz, akik  
a sötétséget világosságnak, a világosságot pedig sö-
tétségnek mondják, akik azt állítják a keserűről, 
hogy édes, az édesről pedig azt, hogy keserű!”

Kedves Testvéreim! 
Akárhányszor az igazságról próbálok beszélni, 
érzem, hogy a kimondott szó félúton már 
fogyatkozik, és nem éri el azt, amit szándékom-
ban áll mondani. Kierkegaard a Halálig tartó 
betegségben írja, hogy a legnagyobb veszteség 
mindig észrevétlenül történik – ez pedig önma-
gunk elvesztése. Ez az elvesztés nem látványos 
dráma, gyakran csak lassú folyamat. A szív és a 
szó finoman elcsúszik egymástól. Szavaink egy 
idő után mást neveznek meg, mint amit a szí-
vünk hordoz. Így veszítjük el a jelentést, és végül 
magunk is név és jelentés nélkül maradunk.

Vajon lehet-e úgy prédikálni, hogy a szó ne 
hordozza ezt a hiányt?

Mai textusunk egy egészen más hangon 
szólal meg az előbbi dilemmáról. A prófétai 
„Jaj” nem díszítő retorikai elem, hanem cselekvő 
ige: megállít, leleplezi a hamis címkéket, és vis�-
szaadja a szavak eredeti rendjét és súlyát.

A Szőlőének után Ézsaiás hat „Jaj!”-t mond. 
A 8. századi, fogság előtti Júda égbe kiáltó álla-
potaira mutat, ahol kevesek kezében volt a föld, 
a jogot elcsalták, a gyengék kiszolgáltatottabbak 
lettek. Nem képletes beszédről van itt szó! Isten 
egyértelmű ítélete kimondja a bajt és a felelősséget.

„Jaj” – így szól a próféta. A lét mélyéről tör 
fel, ahol a bűn nem apró botlás, hanem a való-
ság legmélyét hasítja. Ezért hangzik el előbb, a 
hetedik versben, a vádirat szójátékában: „íté-
letet (mišpāṭ) várt, és íme: vérontás (miśpāḥ); 
igazságosságot (ṣədāqāh), és íme: jajkiáltás 
(ṣəʿāqāh)”  (Ézs 5,7).  A szavak felcserélődtek   

*  Elhangzott a Sárospataki Református 
Hittudományi Egyetem egyetemi isten-
tiszteletén, 2025. október 16-án.

PRÉDIKÁCIÓS TÁRHÁZ

Füsti-Molnár 
Szilveszter

„JAJ!” 
(ÉZS 5,20)*

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.11

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.11


162 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Füsti-Molnár Szilveszter

a valósággal, ugyanis ahol a jognak kellene állnia, ott erőszak van; ahol igazságosságnak 
kellene hangzania, ott segélykiáltás visszhangzik. 

„Jaj” – mert a bűnnek hamis „teremtő ereje” van: átnevez. „Akik az igazságot 
ürömmé változtatják” – mondja Ámós a városkapuk peres helyein eltorzított jogrendről 
(Ám 5,7). „Kicserélték az Isten igazságát hazugságra” – írja Pál a római vallásos-szink-
retista közegre nézve (Róm 1,25). A rosszat jónak mondjuk, a sötétet világosságnak, a 
keserűt édesnek. A bűn nem kívülről tapad ránk, bennünk munkál, és részünkké válik. 
Hordozzuk – és vele együtt a következményt is. „Az ember nyomorúsága” – teszi hozzá 
a Heidelbergi Káté. A bűn magában hordozza következményét, de ítélete végső soron 
Isten szent és igazságos ítéletéből fakad; szabadulásunkat pedig Krisztus váltsága adja.

A hamis szó felszámolja a bizalmat, kioltja „az élet ízét” (vö. Mt 5,13), kiüresíti a 
közösséget. Ez nem egyszeri botlás, hanem állandósult szokásrend.

Mégis, az Isten és az ember közötti viszony nem semmisül meg. Nem rajtunk múlik 
a léte, de ha a bűn tétlen szemlélőkké is tesz, Isten Igéje felrázhat. „Semmi közötök a 
sötétség haszontalan cselekedeteihez, inkább leplezzétek le” – inti Pál az efézusiakat, 
a rejtett kultuszok városában (Ef 5,11–13). A prófétai „jaj” ítélet, de egyben ébresztés 
is. Figyelmeztetés, hogy amit átnevezünk, azzal önmagunkat és egymást is romboljuk. 
Kopik a bizalom. Szakad a közösség szövete. Mérgez a szó. És már a teremtett rend 
is meginog.

Ézsaiás „Jaj” szava hangzik felénk, amely egyben cselekszik is! Kimond, kijelöl, és 
felelősségre hív.

És nézzünk körül – egészen közelről. Kifényesített kirakatok, hibátlan logók: 
mintha a forma igazolná önmagát. A jelzők bőségesek. A felelősség elfogy, és közben a 
termek elnémulnak. A transzparencia helyét szabályok foglalják el. A közösségét éves 
gyűlések. Belül marad a bizonytalan csend, kívül a kötelességek idomított koreográfiája. 

Amikor ez az elcsúszás bennünk, a különböző szinteken felelősséget hordozók-
ban történik, a hiány közösségi méretet ölt. Az önelvesztés közösségelvesztéssé válik. 
Amikor önmagunkat veszítjük, hajlamosak vagyunk elveszíteni azt is, ami ránk van 
bízva; a ránk bízottak ekkor a halálig tartó betegség tüneteit hordozzák: kimondatlan 
félelmet, elnémuló kezdeményezést, az együttlét megfakuló ízét. És ez beszédünkben és 
hallgatásunkban egyaránt így van. Ilyenkor belső ellentmondásainkat sikerjelentésekkel 
fedjük el. A bizalmat adminisztratív reflexekkel pótoljuk. Az intézményi rend öncélú 
lesz, uniformizált formákká süllyed. A formák élő kapcsolat híján kiürülnek. Erősebb 
lesz a díszlet, mint a valóság. „Megfehérített sírok” – Jézus rólunk is mondhatná (Mt 
23,27). A maszkunk sima; mögötte az arcunk halványul.

Amit közelről jelenségként látunk, távolabb már rendszerré állt össze. Lassú elto-
lódás ez. A jog nyelve kommunikációvá vékonyodik. A közjó puszta PR-szólam. A 
bátorság lojalitássá, a támogatás alkudhatóvá lesz. Az áhítat díszlet marad. Az abszurd 
egyre harsányabb, és makacs kitartással háborít elmét és szívet. Napról napra arrébb 
tolódik a jelentés, míg az emlékezet már nem tudja, mi volt az eredet – és mi is belefe-
ledkezünk ebbe az eltolódásba.

Közben a kicsinyek és kiszolgáltatottak számok sorává válnak. Díszletként állnak 



1632025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

„Jaj!” (Ézs 5,20)

vádak és védekezések között. A felelősség nevében történik meg az, ami ellen a felelős-
ségnek szólnia kellene. A „béke” nyelvén szól a kényszer. A nyugalomról szóló propa-
gandák a béke illúzióját keltik, amelyet dresszírozott harci logika normalizál – és mi 
magunk is hajlamosak vagyunk belesimulni ebbe a hamis békébe. A félelem lesz a fő 
érv. A köz ügye az egyéni és hatalmi érdek oltárán válik feláldozhatóvá. Ahogy Jere-
miás mondja a próféták és papok felől: „Békesség, békesség – pedig nincs” (Jer 6,14). 
A szó betölti a teret, miközben a tartalom kiköltözik belőle – és mi gyakran elégedet-
ten vagy fanyarul tapsolunk ennek a díszletnek. És mindez végső soron a nyelvben, a 
kimondott szóban dől el.

A szavak finoman leválnak arról, amit jelölniük kellene. A kijelentés és a valóság 
közé áttetsző hártya csúszik. Előbb elakad a párbeszéd, azután elvékonyodik a közösség, 
végül megfakul az élet. Célba nem érő felvetések halmaza gyűlik. De eltekinthetünk-e 
attól, hogy mi a megnevezésben keressük a megváltó igazságot? Innen nincs visszaút 
hangosabb retorikával – csak igazabb megnevezéssel. „Hadd áradjon az igazság, mint a 
víz” – Ámós felkiáltása kívánkozik ide (Ám 5,24), amely ellennyelv. Dekorálás helyett 
feltár; sodrás helyett megállít; és nem kíméletlen, hanem igaz – ezért helyreállító.

Ézsaiás szava ezért nem múlt idő. Jelen idejű tükör: „Jaj azoknak, akik…” – álljunk 
meg ennél a tükörnél. Ne siessünk a feloldáshoz. Előbb lássuk be a cserét: szavaink 
és a valóság eltérését. Mert amíg ki nem mondjuk az igaz nevét, addig a halálig tartó 
betegségben vagyunk.

De a tükör nem zárójel. Inkább rés a falon: innen fény dereng – még nem teljesség, 
csak ígéret. „A világosság fénylik a sötétségben…” (Jn 1,5) – ennyit engedjünk most át, 
jelként. A többire később térünk. Isten számunkra kijelentett Igéje a Szentlélek mun-
kája által mindent megelőzően mérce. És ha eljön az ideje, hallani fogjuk az apostoli 
választ is – valóságot feltáróan, és nem a jelszavak szintjén. De előbb maradjunk a „Jaj”-
nál, hogy az igazság majd ne felülírjon, hanem minket is helyreállítson.

„Jaj azoknak, akik mondják a rosszra, hogy jó, és a jóra azt, hogy rossz...”
A „Jaj” kimond és kijelöl. Ézsaiás mondata mögött a nyelvtani szerkezet is ezt érezteti: „akik 
mondják… akik teszik” – folyamatos alakok, mintha a bűn nem egyszeri botlás volna, 
hanem szokásrend, naponta ismétlődő átnevezés. „A rosszat jónak mondják, a jót rossz-
nak.” A szó csendben átírja az erkölcsöt: a címke ráfekszik a tartalomra, és lassan el is fedi.

Ugyanez a mechanika látszik a lekcióként felolvasott jelenetben is, a főtanács előtt 
(ApCsel 5,28–29). Az apostolok nem forgatókönyvet bontanak meg, csupán tanúskod-
nak – mégis rájuk borítják a vádat: „ránk akarjátok hárítani ennek az embernek a vérét” 
(ApCsel 5,28). A tanú egy pillanat alatt vádlott lesz. A történet címe megfordul. Péter 
válasza tisztán közvetíti a lényeget: „Istennek kell inkább engedelmeskednünk, mint 
embereknek” (ApCsel 5,29). Ez nem puszta vélemény, hanem cselekvő kijelentés: 
néven nevezi az irányt, visszaállítja az iránytűt.

És itt áll előttünk Krisztus. Az Igaz – akit mégis bűnösnek mondtak. A kereszten 
a jó rossz néven szerepelt. A hamis ítélet pecséttel és záradékkal lett hitelessé. Így vált 
a hazugság hivatalos igazsággá. De Isten döntése végérvényes. Visszavonhatatlanul így 



164 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

hangzik: „Atyáink Istene feltámasztotta Jézust” (ApCsel 5,30). A feltámadás nem ellen- 
érv, mindent meghatározó végső tény. Pál szavai összefoglalják: „Azt, aki nem ismert 
bűnt, bűnné tette értünk, hogy Isten igazsága legyünk őbenne” (2Kor 5,21). Az emberi 
átnevezést Isten visszanevezése írja felül: ez a hamis ítélet vége és az igazság kezdete.

Közelről így ér bennünket: amikor felelőtlenséget „prudenciának”, hallgatást „loja-
litásnak”, kizárást „rendnek” nevezünk, mi magunk csúsztatjuk el a neveket. Távolabbra 
nézve sem jobb! A propaganda „tájékoztatás” lesz, az érdek „közjó”, az elnézés „könyö-
rület”. Ilyenkor a szó leválik a valóságról, és önálló életet kezd. Előbb elhallgatnak a 
kérdések, majd meggyengül a kapcsolatok ereje, végül elszíntelenedik mindaz, ami 
addig éltetett. Ezért szól a „Jaj”: nem azért, hogy összezúzzon, hanem hogy megállítson! 
Végső lezárás helyett teret nyit annak a szónak, amely helyretesz.

Ezen a ponton két dimenzió találkozik: a bűn folyamata – állandósult jóvá-címkézés 
–, és Isten egyszeri, döntő cselekvése – a feltámadás mint lezárt isteni tett. A „Jaj” kimon-
dása megtöri az átnevezés varázsát; a kérügma kimondása visszaadja a nevek rendjét.

Mi marad ránk? Nem a hangosabb beszéd, hanem a tisztább. A több jelzővel szem-
ben a kevesebb hazugság. „Az igazságot szeretetben” – ez az egyház nyelvi etikája. 
Ez nem retorikai díszítés, hanem felelősség. Ne nevezzük át a valóságot. Ne hívjuk 
a félelmet bölcsességnek, a csendet erénynek, a kényelmet jónak. Mondjuk ki a jó 
nevét – higgadtan, egyértelműen. Mert ahol a világ a jót rossznak mondja, ott Krisztus 
keresztje az igazság végső bizonyítéka: ha csendes is, de visszavonhatatlan.

Innen már csak egy lépés a következő kérdés: ha a jó és rossz neve megfordulhat, mi 
a fény, és mi a sötét? Mert amelyik nyelv felcseréli a mércét, könnyen világosságnak 
mondja a sötétséget is. Ezt nyitjuk meg a következő ívben.

Jaj azoknak, „akik a sötétséget világosságnak, a világosságot pedig sötétség-
nek mondják...”
Ézsaiás itt egy szinttel mélyebbre visz: már nem pusztán erkölcsi minősítés forog 
kockán. Alapvetően tájolásról van szó. Ha a fényt átnevezzük, az iránytű is elfordul. 
A szöveg folyamatos, többes számú elsődleges igenevei (aktív particípiumok) rögzült 
beszédmódot jeleznek. Alkalmi csúsztatás helyett, közmegegyezéssé vált a félrenézés.  
A prófétai „Jaj” itt sem inkább zajos, hanem  hatályos, ugyanis nem akarja vilá-
gossá tenni a sötétet. Egyszerűen leleplezi azt.

Érdemes megjegyeznünk: Isten az, aki helyreállítja a nevek rendjét – a rossz helyett 
jót, a sötétség helyett világosságot mond. Az apostoli tanúság itt is áll, ezt a fordulatot 
nevezi néven, ismétlem: „Atyáink Istene feltámasztotta Jézust… Őt fejedelemmé és 
üdvözítővé emelte” (ApCsel 5,30–31). Ami a világ logikája szerint sötét – vereség, vég, 
kudarc –, azt Isten egyszeri és döntő szavával világossággá fordítja. Krisztus mondja: 
„Én vagyok a világ világossága” (Jn 8,12). A feltámadásban itt nem valami jelképszerű 
ragyogást kell látnunk, hanem a valóságot láthatóvá tevő fényforrást. A sötétségben 
tündöklő világosságként, amely mindig életet ad.

A mi viszonyaink között a zártság könnyen „biztonság”, a homály „elővigyáza-
tosság”, a hallgatás „béke” néven fut. A nyelv ilyenkor fényt játszik, de nem világosít.  
A „béke” fegyelmezhet és őrizhet. De ha a szó elfed, már nem gyógyít, csak feszültség-

Füsti-Molnár Szilveszter



1652025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

hez szoktat. Milyen gyakran esik meg mostanában, hogy a díszlet áhítata elfedi valós 
történeteinket, és a „tájékoztatásból” köd, a „közjóból” alku, a „reményből” tűréstan 
lesz. Összekeverjük a fényt a sötéttel – s azt hisszük, látunk.

Mi gyakran máshogy nevezzük a dolgokat; Isten kimondja az igazat, és attól meg-
változik a helyzet. A félrenézés folyamata áll szemben Isten megmásíthatatlan kijelenté-
sével. A „Jaj” megtisztítja a levegőt; az evangélium hirdetése a látás forrását – világosságot 
– adhat. A próféta lebontja a csillogást. Az apostol nevet ad a valódinak: Krisztus.

Mi marad ránk? A tanúság.  Követhető fény, amely sohasem látványos. „Ti vagy-
tok a világ világossága” (Mt 5,14) – nem önmagunkból, hanem Őbelőle. Ne nevez-
zük fénynek, ami eltakar, és ne mondjuk sötétnek, ami megmutat. Engedjük, hogy az 
evangélium fénye az eszkatonra, a célra vezessen. A világosság nem az, amit a hatalom 
annak mond. Az a világosság, amit Isten a Feltámadott Fiában kijelent.

Jaj azoknak, „akik azt állítják a keserűről, hogy édes, az édesről pedig azt, 
hogy keserű!” 
Ézsaiás harmadik mondata az íz felől közelít, és az egzisztenciánkra fordítja figyelmün-
ket. Itt az élet érzete fordul meg: ami gyógyítana, azt terhesnek érezzük; ami mérgez, azt 
kellemesnek. Ez sem alkalmi tévedés, sokkal inkább rögzült ízrend. Mi ugyanis naponta 
cukrozzuk a keserűt, naponta keserítjük az édest. Ezért szól a prófétai „Jaj”, a cselekvő 
szó. Nem puszta indulat. Nem díszít, hanem ízlelési pontot állít vissza.

Az apostoli tanúság nem új ízesítést, hanem új ízlelést nevez meg: „[Krisztus] meg-
térést és bűnbocsánatot ad Izráelnek” (ApCsel 5,31). Ez ajándék! Új fűszer és új nyelv 
helyett új szívet ad. „Jézus… megízlelte a halált mindenkiért” (Zsid 2,9) – ahogyan a 
Zsidókhoz írt levélben olvassuk, hogy nekünk az élet édességét adja. Ezért szól a meg-
hívás a Zsoltáros szavai szerint: „Ízleljétek és lássátok, hogy jó az Úr” (Zsolt 34,9); „ha 
megízleltétek, hogy jóságos az Úr” (1Pt 2,3) – ahogyan Péter első levele figyelmeztet. 
A feltámadás nemcsak fény, de íz is. A bocsánat édessége, a tiszta lelkiismeret friss íze, 
a megbékélt közösség kenyérének íze. Az úrvacsora éppen ezt kóstoltatja meg: „Vegyé-
tek, egyétek… igyátok ebből mindnyájan.” Visszaadja az ízt.

Egészen közelről ez így érkezik hozzánk: az állandó önigazolás keserűségét „édes 
realitásnak” nevezzük. Az alázat édes gyógyítását „keserű pirulának” érezzük. A harag 
csípősségét „őszinteségnek” és a bocsánat szelíd édességét „naivitásnak” mondjuk. Így 
fárad el a lélek, így íztelenedik el a közösség.

Mi gyakran  elhazudjuk a valóság ízét;  Isten  viszont  kimondja az igazat, és 
attól helyére billen a rend. Ami nálunk folyamat – a félrenézés szokása –, az nála vis�-
szavonhatatlan kijelentés. És itt újra halljuk a prófétai szót: „Jaj” – amely leleplez, 
figyelmessé tesz, és az ízek evangélium szerinti rendjét állítja helyre. Új ízlelést ad. Az 
agyonfűszerezés mit sem segít, hiszen csak az igazság ízétől gyógyulhatunk meg, ame-
lyet Jézus Krisztusban kapunk.

Ez a dimenzió végül egyéni és közösségi gyakorlatra hív: ízpróbára. Mit nevezünk 
ma édesnek, amit nem kellene mindenáron lenyelnünk? És mit érzünk keserűnek, 
pedig gyógyítana? A bűnvallást? A kiengesztelődést? A fegyelmet? Merjük kimondani 

„Jaj!” (Ézs 5,20)



166 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

a dolgok igazi nevét, és merjük elkérni az új ízt: a megtérés bátorságát és a bocsánat 
édességét. Mert ahol Ő adja az ízt, ott visszatér az élet.

Végezetül, Kedves Testvéreim: a próféta kimondja a „Jaj”-t azokra, akik átnevezik 
a valóságot: jó – rossz, világosság – sötétség, édes – keserű. Ez a „Jaj” leleplezi a hazug-
ságot, és előkészíti a valódi szó, a testet öltött Ige érkezését. Az apostoli tanúság pedig 
hirdeti, hogy Isten Jézus Krisztusban helyreállította a nevek, az ízek és az egész kozmosz 
rendjét. A kereszt és a feltámadás a végső ellentétfordítás. A hamis ítéletből üdvösség, 
a sötétségből világosság, a keserűségből a bocsánat édessége lett.

Ezért az egyház és a mi küldetésünk sem más, mint tanúság. A Szentlélek erejével 
Krisztusra mutatni. Ő az Igaz! A Világ Világossága és az Élet kenyere! Nem hangosab-
ban, hanem igazabban. Elég az Ige tisztasága! Hogy a jó újra jónak hangozzék. A vilá-
gosság újra világosságként ragyogjon. És az élet íze ismét édes legyen.

Mindezt csak azért, hogy ne maradjunk név és jelentés nélkül!  A Név, amelyet ránk 
mondanak, Jézus Krisztus és benne a szív újra szóra talál, és a szó újra szívre. Őbenne 
gyógyul átnevezésünk, és megnyílik félrenéző tekintetünk, hogy végül minden egyet-
len Névben összpontosuljon: Jézus Krisztusban, akié a dicsőség most és mindörökké.

Ámen

Füsti-Molnár Szilveszter



Idővonal
Kovács Áron



„Cím nélkül”, 10x7 cm, akril/papír



1692025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Nagy Barna

A Mátyás Ernő-kiállítás megnyitására1

1951. május 27.

Testvéreim!

Bármennyire megszokott is ajkunkon ez a szó és 
ez a megszólítás: „Testvéreim” – hadd teljesedjék 
meg ma, a szeretet emberének, Mátyás Ernő-
nek emléknapján új, friss csengéssel! Hiszen 
háromszorosan családi ünnep ez. A vérségi 
kötelék közvetlenségében vett családé, azoké, 
akik az élettársat, édesapát, testvért, nagyapát 
gyászolják benne egy esztendeje már. S a pataki 
kollégium szellemi családjáé, azoké, akik kar-
társukat, professzorukat, iskolájuk fejlesztő-
jét, áldottkezű építőjét vesztették el benne. És 
a pataki gyülekezet lelki családjáé, azoké, akik 
mint Isten házanépe együtt imádták vele, pres-
bitertársukkal az Urat, együtt énekelték az  
Ő dicséretét, hallgatták Igéjét, vették vacsoráját 
s hirdetik tovább – az ő példáján is serkenve – 
Istenük nagyságos dolgait. Ebben a hármas-egy 
családban még akkor is a testvér szó az egyedül 
helyénvaló, ha körülötte és mögötte ott van a 
barátok, tisztelők, távolabbi ismerősök, aztán a 
szellemi és lelki rokonok jelenlevő vagy mégin-
kább a láthatatlanba táguló köre, azoké, akik a 
tudóst, a szellem emberét, a város és a nemzet 
gondjainak hordozóját, az egyetemes keresz-

1	  A kézirat eredetije: TIREK Tudományos Gyűjtemé-
nyei, Kézirattár An. 11,407.

MÁTYÁS ERNŐ 
TEOLÓGIAI TANÁR 
HALÁLÁNAK 75. 
ÉVFORDULÓJÁRA 
EMLÉKEZVE

Kovács Áron

IDŐVONAL

75 évvel ezelőtt, 1950. május 29-én halt meg Mátyás Ernő teológiai tanár, a Sáros-
pataki Református Kollégium Theológiai Akadémiájának újszövetségi professzora. 
Halálának első évfordulójáról 1951 májusában kiállítással emlékezett meg a vég-
óráit élő kollégium. A megnyitó beszédében Nagy Barna megható szavakkal szólt 
tanártársáról. Ennek a beszédnek a közreadásával emlékezik meg a Sárospataki 
Füzetek a háromnegyed százada elhunyt professzorról.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.12

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.12


170 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Kovács Áron

tyénség és az egyetemes emberiség hűséges munkását emlegetik benne. Mert ennek 
a nagymagányú férfiúnak mégis az volt a személyisége legmélyebb titka, hogy testvér 
tudott lenni, Isten kegyelméből, az atyafiúság jogán, Krisztus keresztje által, a Lélek 
hatalmában és ihletésében, a Jézus orcájára mintázódó emberség jogán. Amikor őróla 
emlékezünk, mindnyájunknak melegebb lesz a szíve, mert a szeretet himnuszának, az 
I. Korinthos 13-nak az ütemei kondulnak belé: a szeretet soha el nem fogy. Ismeret, 
nyelveken szólás, prófétálás eltöröltetik, még a hit is látásra válik, a reménység betel-
jesedésre, csak a szeretet, a legnagyobb – az Isten örökkévaló szeretetének az Ő Lelke 
által teremtett emberi megfelelője – az nem fogy el soha. Ennek melege és ihletése jár át 
minket, amikor róla emlékezünk. Az Isten gyermekei családjának a földi elmúlásokon, 
sír hidegén, csontok porlásán, tetemek omlásán átütő örök melege.

Ezzel már meg is mondtuk, hogy miért rendeztük ezt a kiállítást. Hiszen ha egy 
családban a kedves halott elköltözésének évfordulója van, a hozzátartozók nemcsak 
a sírhoz zarándokolnak el, hanem előveszik és kiteregetik a régi fényképeket, írott 
emlékeket, felidézik, felemlegetik az íratlanokat, de a szívbe mélyen bevésetteket. S 
minél gazdagabb volt  a halálban lezárult földi élet, annál több, annál színesebb az 
ilyen emlék. Aki itt körülnéz, bármennyire ismerte is Mátyás Ernőt, s akármennyit 
tud is előhozni emlékezéseiből őróla, mégis hálásan fog elcsodálkozni az itt kiállított 
emlékek sokszínű gazdagságán – a keresztlevéltől a gyászjelentésig. Itt van a szülőfalu: 
a kopasz hegyek közé ékelt Kristyor; Gurabárza, ahová elemi iskolába járt, Szászváros, 
Nagyenyed, Kolozsvár, ahol szelleme kifejlett; itt van Mátyás János és Belle Mari szép 
nagy családja, elől heverőben az elegáns, cigarettázó legénnyel s a leánytestvérek közt az 
egyikkel, akinek szakasztott mása lett Sárika leánya; és itt vannak a bizonyítványai, az 
érettségi tabló, a lelkészi bizonyítvány, kéziratos prédikációinak hosszú sora a székely-
földvári időkből. Méltán mondja róla az egyik felirat „Igehirdetési szolgálataira mindig 
lelkiismeretesen készült, valamennyi beszédét leírta.” A vallástanári oklevél, filozófiai 
doktorátusának bizonylata és theológiai magántanári oklevele jelzik a további állomá-
sokat. Tanítómesterei és vizsgáztatói közt a magyar tudományos és egyházi élet legki-
válóbbjai aláírásaikkal, képeikkel, leveleikkel. Itt sorakoznak több láncolatban tudós 
szorgalmának termékei az első értekezéstől a főmű német fordításának kéziratáig és 
János evangélioma magyarázatáig. S nemcsak külföldi tanulmányútjairól készült fel-
jegyzései, hanem annak a még sokkal izgalmasabb útnak legautentikusabb emlékei is, 
amelyet a lélek vívódásai közt énje legrejtelmesebb bensejében és lelkipászori hivatásá-
nak meredélyei közt kellett megtennie. Naplójára2 gondolok, melyet 26 oldalon – nagy 
megszakításokkal – 1911-től 1918-ig vezetett. Van olyan napja, hogy 5 bejegyzést is 
ír róla, van úgy, hogy egy egész év alatt is alig ró bele ennyit. Nyilvánvaló, hogy nem 
a naptári folytonosság, hanem csak a lelki események sajátos szuverénitású kalendári-
oma érdekelte. Hadd csillantsunk meg belőle három gyöngyszemet. Mindjárt a legelső 
bejegyzést 1911. augusztusából: „Hónapokon keresztül nehéz szenvedéseket éltem 
át. Egy napon a szenvedések legmagasabb fokát éltem át fájdalmaim tanyáján, magá-

2	  TIREK Tudományos Gyűjteményei, Kézirattár Kt.a. 138. 



1712025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Mátyás Ernő teológiai tanár halálának 75. évfordulójára emlékezve

nyos szobámban. Egyszerre úgy éreztem, hogy sötét szobámat derengő világosság tölti 
be. Úgy éreztem, hogy egy más lény is van közelemben, holott tudtam, hogy egyedül 
vagyok otthon. Nem tudtam eleinte megérteni e tapasztalást, csak azt az egyet éreztem, 
hogy annak a láthatatlan lénynek közelléte kimondhatatlanul megnyugtató és felemelő 
rám nézve. Csak amikor fájdalmaim csillapodtak és a lélekben hely támadt a reflexió 
számára, eszméltem arra, hogy Isten közellétét éltem át.”

	 A másik:
„Úrvacsorát vittem egy haldoklónak. Ott feküdt mindentől elhagyottan egy sötét zug 
sarkában, oly segélytelenül, elhagyottan, amint még sohasem tapasztaltam. Mélysé-
gesen szívembe markolt e szomorú állapot. Abban a sötét zugban is megjelent nekem 
Isten. Oly buzgón imádkoztam, amint még csak egyszer életemben.”

	 A harmadik:
„Egy cigánygyermeket temettem. Kínos hatást gyakorolt rám és kissé bosszantott a tes-
tileg és lelkileg szánalmas sereg jajveszékelése és cinizmusa. Hirtelen, mint szélroham 
fogott el az érzés, hogy Jézus az ilyen embereket szerette. Engem, ki elbizakodott voltam 
szeretetemmel, megszégyenített és letört.”

Még három további füzete van a későbbi pataki időkből „lelki megfigyelések” vagy 
„megjegyzések” címmel3 – megannyi drága bukkanója az ő lelki-szellemi-szolgálatos 
életútjának. Sokszor visszatérő hang benne ez a Mereskovszkij-idézet4: „Minél nagyobb 
a szeretet, annál erősebb a fájdalom.” S menyire jellemző rá, hogy e feljegyzések – oly 
sok reflexió és lelki tusakodás meg szakadékjárás után – 1929 júliusában ezzel az utolsó 
bejegyzéssel zárulnak le: „Egyetlen akarat uralkodik a világon. Istennek az akarata. Nem 
lehet főbb feladatunk, mint ennek az akaratnak sodrában élni, mint ennek az akaratnak 
kényszere alatt minden akaratunknak megfeszítésével annak érvényt szerezni világunk-
ban.” Nem hiába szakadt meg itt és így a napló. Mátyás Ernő a következő években már a 
pataki főiskolát páratlan szívóssággal és lendülettel fejlesztő tetteiben, Isten akaratának 
sodrában élő tevékenységével, cselekedetekkel és művekkel írja tovább a naplót. Ha 
betűvel is ír még ilyesmit, az már dékáni és közigazgatói napló. „Az iskolavezető” felirat 
alatt egyesített dokumentumok mutatják az ő szerkesztésében megjelent kiadványokat, 
az ő kezdeményezéséből született alkotások és létesítmények képeit, terveit, Istentől 
megáldott eredményeit. Aztán ott vannak a tanár stúdiumai, jegyzetei, első notesza; 
magyar és görög Bibliája, énekeskönyve; egy csomó kép, amint családi és baráti körben, 
tanítványai közt, hazai és külföldi utakon, nagy vendégek fogadásán vagy a hegyek 
magányában örült, mosolygott, reprezentált, dolgozott, pihent és újra dolgozott.  
S közben elénk-elénk tűnik a kiránduló, teniszező, síző, korcsolyázó s újra meg újra a 
hegyeket járó Mátyás Ernő alakja. Milyen jó így együttlátni mindent – helyesebben: 
mindenből valamit – a saját bölcsőjétől az unokája bölcsőjénél mosolygó nagyapáig. 
Milyen jó újra belehelni gazdag, mély személyisége illatát! Milyen jó látni munkás 

3	  TIREK Tudományos Gyűjteményei, Kézirattár Kt.a. 144.
4	  Merezskovszkij, Dmitrij Szergejevics (1865–1941), orosz író, költő, vallásfilozófus



172 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

élete bő gyümölcseit. Milyen jó megállni csak az előtt a tabló előtt, amelyben ott van 
előttünk a magyar bibliafordítás revíziójában való közreműködésének roppant odaa-
dásról tanúskodó anyaga! És milyen jó a gyászbeszédek mellett újra elolvasni a „Fele-
melt arcú emberről” szóló versét az ihletett költővé nőtt egykori tanítványnak! Vajha 
mindnyájan – a hármas értelemben vett egy család minden tagja – Isten iránt hálával 
eltelt szívvel emlékeznénk meg mindarról, amit Ő nekünk ebben a hűséges szolgájában 
adott s mindnyájan felserkennénk az ő munkában és szenvedésekben élete példáján és 
méginkább a mi Urunk Jézus Krisztus keresztjének, a megváltás kegyelmének mind 
teljesebb elfogadására, a kegyelemből való életre a kereszthordozó Jézus követésére, 
egyházunk, népünk, iskolánk, embertársaink, egymás nagyobb szeretetére és hívebb 
szolgálatára. Hadd hirdesse ez a kiállítás is ezt az Igét: „Elég néked az én kegyelmem!” 
És hadd legyen az Ige Isten Lelke által megáldott, hű tolmácsának köztünk megújuló 
emlékezete is emlékeztetés arra, hogy „Megszáradt a fű, elhullt a virág, ha az Urnak 
szele fuvallt reá… de Istenünk beszéde mindörökre megmarad”. És erre a másik Igére: 

„Aki az Isten akaratát cselekszi, megmarad örökké.”
Midőn atyafiúi tisztelettel és szeretettel köszöntöm a vérszerinti családot, az emlé-

két oly híven ápoló özvegyet, gyermekeit, unokáit és testvéreit, a szellemi családot, az 
Alma Máter népét és a lelkit: a gyülekezetet s köszönetünket tolmácsolom mindazok-
nak, akik e kiállítás megrendezése körül fáradoztak,– kiállításunkat a Szentháromság 
egy örök Isten nagy nevének dicsőségére megnyitom.

Kovács Áron



Szemle
Baranyai Norbert
Somfalvi Edit
Kustárné Almási Zsuzsanna
Herbály Eszter
Ugrai János 



„Cím nélkül”, 120x150 cm, akril/vászon



1752025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Az irodalom- és kultúrtörténetírás nehezen cáfol-
ható toposza, hogy az európai irodalom alakulá-
sának megértéséhez nemigen nélkülözhető az a 
kulturális kód, amelyet a bibliai tradíció öröksége 
jelent. A történeti kronológia szerint felépülő iro-
dalomtanításnak ezért is kikerülhetetlen feladata, 
hogy egyrészt a Biblia megismertetésével körvo-
nalazza a diákok számára e hagyomány alapjait, 
másrészt, hogy a későbbiekben felhívja a figyel-
met a Szentírás történeteinek, motívumainak 
intertextuális kontextusban történő újragondo-
lásaira. A Moldován Szilvia szerkesztésében nap-
világot látott Bibliai toposzok az irodalomórán 
című tanulmánykötet írásai e kiemelt jelentőségű 
témakör tanításához kínálnak interpretációs és 
módszertani segítséget elsősorban általános és 
középiskolai magyartanárok számára.

A kötetben olvasható tíz tanulmány más-
más aspektusból igyekszik megvilágítani azt, 
hogy milyen nehézségek és lehetőségek adódnak 
az irodalomórákon a Biblia tanításakor. A három 
nagyobb fejezetre tagolt kötet szerkesztője azokat 
az írásokat rendezte külön egységekbe, amelyek 
témafelvetése hasonló kérdésekre fókuszál. Az 
első fejezet két teoretikusabb megközelítésű szö-
veget foglal magába: a Szentírás és az irodalom 
sokféle kapcsolódását körüljáró összefoglalás 
mellett a Magyar Püspöki Konferencia iroda-
lomtankönyv-családját bemutató írás vet számot 
a Biblia tanításának nehézségeivel. A következő 
tematikus blokk a Szentírás irodalomórákon tör-
ténő feldolgozásához kínál óratervekkel, szem-
léletes példákkal illusztrált jógyakorlatokat, míg 
a harmadik egység tanulmányai a későbbi tan-
anyagban elemzett irodalmi alkotások bibliai 
motívumainak értő olvasásához és tanórai köz-
vetítéséhez fogalmaznak meg javaslatokat.

Moldován Szilvia (szerk.): 
Bibliai toposzok az irodalomórán, 
Budapest, L’Harmattan Kiadó, 2024.

SZEMLE

A BIBLIAI 
HAGYOMÁNY 
KÖZVETÍTÉSÉNEK 
ALTERNATÍVÁI A 
MAGYARTANÍTÁSBAN 

Baranyai Norbert

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.13

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.13


176 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Baranyai Norbert

Bár a teoretikus megközelítés elvileg csak az első fejezet két tanulmányának okfej-
tésére szorítkozna, az írások többségének bevezetője szintén számot vet olyan kérdé-
sekkel, amelyek a Biblia tanításának (módszertani) problémáira reflektálnak. Vagyis 
a kötet egésze az eredményes pedagógiai munka feltételeként reprezentálja elmélet és 
gyakorlat szétválaszthatatlan egységét. Az elméleti orientáltságú összefoglalások sorá-
ban a leginkább invenciózus számvetés Fabiny Tibor tanulmánya, amely a Biblia és 
irodalom lehetséges összefüggéseire fókuszálva vázolja fel, hogy milyen kapcsolódási 
pontok teremtik meg az együttes vizsgálat alapjait. Érvelése szerint a bibliai textusok 
irodalmi szövegként való olvashatósága a nyelvi alakítottság retorikai, illetve narra-
tív eszközeinek hasonló szerepe miatt lehetséges, miközben a Szentírás történeteinek, 
motívumainak az európai irodalomra gyakorolt hatását teológiai nézőpontból igyekszik 
árnyalni. Ennek megfelelően három lehetséges modellt vázol fel: az egyik az irodalmi 
alkotás elsődlegességéből kiindulva a bibliai történeteket eszközszerűen (motívum-
ként) használja fel, a második ezzel ellentétesen a Biblia igazságához mérve, mintegy 
alárendelt pozícióba helyezve tekint az irodalmi parafrázisokra. A leginkább termékeny, 
hatástörténeti párbeszédet a harmadik modell biztosítja, mivel ebben mindkét szöveg-
világ (bibliai, irodalmi) érvényes, autonóm létezőként kínál lehetőséget a kölcsönös 
viszonyításon alapuló együttolvasásra.

Az egyes tanulmányok bevezetőiben olvasható, további elméleti irányultságú kérdé-
sek leginkább a Bibliának és hatástörténetének taníthatósági nehézségeit veszik számba. 
A Szentírásra irányuló előismeretek ugyanis nagyon eltérőek lehetnek akár az osztályo-
kon belül is, hiszen nem egyszerűen egy újabb irodalmi ismeretanyagról van szó, hanem 
egy olyan szövegről, amelyet a vallást gyakorló családokból érkező gyerekek sokkal ala-
posabban ismernek. Ebből fakadóan a pedagógusnak figyelembe kell vennie azt is, hogy 
a tanulók egy része számára a Biblia pusztán régi vallásos iratok (ilyen értelemben miti-
kus történetek) gyűjteménye, míg mások olyan erkölcsi útmutatást jelző igei üzenetként 
tekintenek rá, amelynek érvényessége naponként megmutatkozik (természetesen ez a 
különbség a tanárok szempontjából is releváns). A tanórákon így egyaránt érvényesülnie 
kell a megfelelő szintű ismeretátadásnak, az alapfogalmak tisztázásának (enélkül ugyanis 
nehezen lehet feltérképezni a későbbiekben a hatástörténet műfaji, tematikus, motivi-
kus vonatkozásait), illetve annak a törekvésnek, amely az egyes történetek aktualizálható 
(példázatos) jelentéseit igyekszik megvilágítani. Ez utóbbi esetében a pedagógusnak tekin-
tettel kell lennie arra is, hogy az esetlegesen felmerülő morális-vallási kérdésekre adott 
válaszok ne kizárólagosságra törekedjenek, ne sértsék bárki (vallási vagy személyes) érzé-
kenységét, miközben el kellene kerülni azt is, hogy a kialakított diskurzus leegyszerűsített 
politikai-ideológiai megfeleltetésekbe torkolljon.

Az elméleti kérdések felvetése (és részbeni tisztázása) mellett a kötet írásainak valódi 
tétje az, hogy milyen jellegű és mennyire jól hasznosítható javaslatokat tudnak megfogal-
mazni a Biblia tanításához, illetve az irodalmi műveket átszövő bibliai motívumok, allú-
ziók értő olvasásához. A tanulmánygyűjtemény ebből a szempontból igencsak változatos 
megoldási lehetőségeket kínál, hiszen eltérő korosztályokat különböző iskolatípusokban 
tanító pedagógusok találnak benne olyan invenciózus óraterveket, interpretációs aján-



1772025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

A bibliai hagyomány közvetítésének alternatívái a magyartanításban  

latokat, amelyek a módszertani-didaktikai megközelítések sokszínűségét képesek repre-
zentálni. Ezzel pedig gyakrabban használt vagy épp kevésbé ismert pedagógiai módszerek 
elmélyültebb – és gyakorlatorientált – megismerésére is lehetőség nyílik. 

Sályiné Pásztor Judit elméletibb perspektívájú írása a tankönyvek szerepét veszi 
górcső alá a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia irodalomtankönyvének Bibliát 
tanító egységét bemutatva. A tankönyvcsalád főszerkesztőjeként nemcsak a pedagó-
giai célokkal és a felekezeti oktatás sajátosságaival vet számot a szerző, hanem konkrét 
feladatokkal, kérdésekkel mutat rá arra, hogy a tankönyv miként segítheti a magyar-
tanárok munkáját a különböző feladattípusok (pl. kérdés-felelet, összehasonlító elem-
zés, kreatív írás) alkalmazása során. Kőhalminé Deme Zsuzsanna tanulmánya a Biblia 
feldolgozásához a konstruktív pedagógia egyik közkedvelt módszerét, a projektmun-
kát hívja segítségül. Az egyházi és alapítványi iskolák tájékozottabb diákjai számára 
kidolgozott feladat a tömegkommunikáció témaköréhez kapcsolja a Biblia feldolgozá-
sát: a közös munka során a tanulóknak egy olyan újságot kell szerkeszteniük, amelyek 
különböző rovatai bibliai témákat, történeteket, szövegeket írnak újra a sajtómédium 
kontextuális elvárásaihoz igazítva. Az óraterveket kiegészítő és az eredményeket szem-
léltető produktumok meggyőzően bizonyítják, hogy a diákok szívesen foglalkoznak 
kreativitást igénylő feladatokkal.

Egyaránt az innovatív módszertani megközelítés lehetőségét ígéri Kautnik András 
és Antal Orsolya írása is. Előbbi a logopedagógia kevésbé ismert metódusával igyek-
szik feldolgozni Az ember tragédiája szövegét: Viktor Frankl logoterápiás módszerének 
pedagógiai alkalmazása a személyiség meghatározottságával szemben a szabadság megé-
lésére fókuszál, ami az irodalomórákon számtalan vonatkozásban megnyilvánulhat. 
Az elmélet körvonalazása – valószínűleg a terjedelmi korlátok miatt is – sajnos eléggé 
elnagyoltnak tűnik, az egyébként ötletes témafeldolgozási javaslatok (társasjáték-ké-
szítés, állóképek kidolgozása) pedig a logopedagógiai kontextus nélkül is jól ismert 
megoldásai a kreatív irodalomóráknak. Antal Orsolya a drámapedagógia módszeré-
nek alkalmazhatóságát a Jónás könyvének tanórai feldolgozásával igyekszik felmutatni.  
A szöveg különböző részeinek értelmezését segítő gyakorlatok gyűjteménye a magyarta-
nárok számára jól hasznosítható ötleteket kínálnak az élményszerű oktatáshoz, miköz-
ben a szerző tisztában van azzal is, hogy a tananyag mennyisége miatt ez a módszer csak 
korlátozottan alkalmazható a tanulási folyamat egészében.

A kötet további tanulmányai inkább a magyartanítás mindennapos nehézségeihez és 
korlátozottabb lehetőségeihez igazodóan vázolnak fel módszertani javaslatokat. Terdikné 
Takács Szilvia írásának különlegessége, hogy a szerző szakképzésben szerzett tapasztalatait 
felhasználva mutatja be, milyen megoldásokkal lehet segíteni az ószövetségi történetek 
közvetítését a foghíjasabb műveltséggel és képességhiányokkal küzdő diákok számára.  
A hét órányi tananyag azonban épp azért lehet más iskolák magyartanárai számára is alkal-
mazható, mert a feladatok az ismeretek puszta átadása helyett az érdeklődés felkeltésére, 
a közös kommunikáció kialakítására és az élményszerűségre helyeznek nagyobb hang-
súlyt. Keisz Ágostonnak a tékozló fiú történetéhez kapcsolódó óraterve/interpretációja 
a kilencedikes tananyagként való megközelítés mellett egy olyan alternatívát is felvázol, 



178 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Baranyai Norbert

melyben a hatosztályos gimnázium nyolcadikosai számára Allegóriák és példázatok címmel 
egy általa összeállított tematikus blokkban kerül elő a jól ismert újszövetségi parabola 
(A róka és a holló meséje, illetve Kafkának A törvény kapujában szövegével együtt). Mint 
a szerző megjegyzi, nem „didaktikai tűzijátékkal” akarja lenyűgözni az olvasót, hanem 
olyan szempontokat igyekszik sorra venni, amelyek jól átgondolt struktúra alapján veze-
tik végig a diákokat a szövegértelmezés lépésein a történet rekonstruálásától kezdve a sze-
replői motivációk vizsgálatán át az allegorikus jelentéstulajdonítás kialakításáig. A kötet 
koncepciójához talán leglazábban kapcsolódó tanulmány Pelczer Katalinnak a Halotti 
beszéd és Könyörgés tanításával foglalkozó írása. Az is kérdéses, hogy miért került ez a szöveg 
a Biblia irodalomórai tanítását vizsgáló megközelítések tematikus csoportjába, már csak 
azért is, mert a szerző által vázolt négy tanórajavaslatban alig jelenik meg szempontként 
az első magyar szövegemlékünknek a Szentírással való kapcsolata. A tanórák felépítésében 
inkább a Halotti beszéd nyelvészeti (nyelvtörténeti) vizsgálata dominál, amelyet a későbbi 
irodalomtörténetből jól ismert irodalmi alkotások hatástörténeti szemrevételezése egészít 
ki. A kötet szerkesztője, Moldován Szilvia Pilinszky két költeményének (Ravensbrücki 
passió; Harmadnapon) tanítási lehetőségeivel vet számot. A készségfejlesztés céljainak 
tisztázása után a szerző nem annyira a módszertani megoldások ismertetésére, hanem 
inkább a költemények értő olvasására fókuszál. A diákokkal való közös értelmezés során 
kiemelt szerepet szán a műfordítás(ok) vizsgálatának, ami érzékeny megfigyelésekre ösz-
tönözheti a németül olvasni (és fordítani) tudó diákokat. Végül a kötet utolsó tanulmá-
nyában Zalányi Kinga ahhoz ad ötleteket, hogy miként lehet Visky András 2022-ben 
megjelent, kiváló regényét, a Kitelepítést a középiskolai magyartanításba beilleszteni. Bár 
a középszintű érettségi kortárs magyar irodalmi tételének alternatívájaként is elképzel-
hetőnek tartja a regényt, írása nem átfogó igényű interpretációt kíván felvázolni, hanem 
ehelyett a regényből vett idézetek bibliai vonatkozásait, illetve a szöveghelyek egymást 
értelmező párbeszédét igyekszik demonstrálni.

A Bibliai toposzok az irodalomórán kötet szerzői többségében a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetem Bölcsészettudományi Karának tanárképzési feladataihoz középis-
kolai vezetőtanárként vagy egyetemi oktatóként kapcsolódnak, aminek köszönhetően 
a tanulmánygyűjtemény bepillantást nyújt abba a sokoldalú műhelymunkába is, amely 
a pedagóguspályára való felkészítés mellett a magyartanítás módszertani megújulá-
sát is szorgalmazza. Lehetőségeiből adódóan az összegyűjtött írások nem törekedhet-
tek ugyan a téma szisztematikus és átfogó elemzésére, viszont a számtalan didaktikai 
szempontot érvényesítő, változatos feladatrepertoárt felvonultató írásoknak együtte-
sen mégiscsak sikerült felmutatni azt, hogy milyen sokoldalúan dolgozhatja fel egy 
magyartanár azokat az elbeszéléseket, narratív mintákat, toposzokat, amelyek a bibliai 
hagyomány részét képezik. De természetesen nemcsak azok forgathatják haszonnal e 
munkát, akik az Ó- és Újszövetség tanításához vagy a bibliai motívumok hagyomá-
nyozódásának magyarórai feldolgozásához keresnek újszerű ötleteket, hanem azok is, 
akik örömmel alkalmaznak minden olyan jógyakorlatot más témák tanórai tárgyalá-
sához, amelyek közelebb hozhatják a mai diákokhoz az olvasás és irodalomértés mással 
nehezen pótolható élményét.



1792025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

.

Hadd kezdjem könyvbemutatómat a szerkesz-
tők, Kodácsy-Simon Eszter és Siba Balázs elő-
szóban leírt néhány mondatával: „A Hitből jövő 
cím azt sugallja, hogy a hit mindennek a kiindu-
lópontja. A keresztény ember egyszerre néz vis�-
szafelé, hogy a hit útján Krisztus hogyan jelent 
meg eddigi életében, és egyszerre néz előre, 
hogy hogyan is éljen ezután. A valláspedagó-
giai munka olyan folyamat, amelybe a hitben 
megélt múlt identitást ad, ugyanakkor irányt is 
mutat a jövőre nézve.” (7.)

A kötet elsősorban vallástanároknak íródott, 
a Németh Dávid 2017-es Vallásdidaktika című 
könyvével fémjelzett munkák sorát gazdagítja, 
a szerzők egyetemi hallgatóknak és pályakezdő 
szakembereknek szánták. Számomra azonban – 
és bízom benne, hogy számos lelkész kollegám 
számára is – nagy haszonnal forgatható munka, 
mert rengeteg olyan szakmai eligazítást ad, ami-
lyenre a teológiai katechetika-oktatásnak nem 
volt lehetősége. A lelkész pedagógiai képzettsége 
és pedagógusi szerepe sokszor tűnhet másodla-
gosnak a prédikátori vagy lelkigondozói-dia-
kóniai mellett, meglátásom szerint azonban a 
katechézisben, ahol különváltan és egymásra 
utaltan működik a gyülekezetpedagógia és a val-
láspedagógia-vallásdidaktika, alapozzuk meg a 
gyülekezetet. A tanítványi létformához szerve-
sen hozzátartozik, hogy tanítványokká teszünk 
életünk és tanításunk által másokat. A gyüleke-
zetpedagógia segédkönyve 2019-ben jelent meg 
Együtt a hit útján címmel, melynek szerkesztői 
között szintén ott találjuk Siba Balázst, ezért 
ennek szerves folytatásaként értelmezhetjük a 
most megjelent könyvet.

A munkaterületek elkülönüléséről és össze-
tartozásáról így írnak: „Ez a differenciálódás a 

SZEMLE

HITBŐL JÖVŐ – 
ESZKÖZTÁR AZ 
ÚJ GENERÁCIÓK 
TANÍTVÁNNYÁ 
TÉTELÉHEZ 

Somfalvi Edit

Kodácsy-Simon Eszter – Siba Balázs (szerk.): 
Hitből jövő. Valláspedagógiai kézikönyv, 

Budapest, Kálvin Kiadó – Luther Kiadó, 2025.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.14

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.14


180 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Somfalvi Edit

protestáns valláspedagógia területén ugyanis már a 20. század derekán megtörtént. 
Akaratlanul is szinte az újszövetségi fogalmak mentén történt meg az egyház tanító-ne-
velő feladatainak elméletét tárgyaló diszciplínák elkülönülése katechetikára és vallás-
didaktikára. A katékheó (ill. főnévi alakban kathékhésis) szóból eredő katechetika lett 
az a gyakorlati teológiai diszciplína, amely főképp a gyülekezeti élet területén folyó 
oktató-nevelő munka elméletét foglalta össze, míg az iskolai hit- és erkölcstan tantárgy 
tanításával foglalkozó gyakorlati teológiai résztudomány megnevezésére elkezdték hasz-
nálni a valláspedagógia, majd a didaskó (ill. főnévi alakban didakhé) bibliai szóhasználat 
jelentéstartalmára visszautalva a vallásdidaktika kifejezést.”1 A lelkészi és a tanári munka 
tehát teljes összetartozásban zajlik, jelen kötettel pedig együtt tanulhatunk, fejlőd-
hetünk katechéta-vallástanár kollegáinkkal, szakértelmünk ezen a téren is mélyülhet.

A kötet első és nagyszerű recenziója már megjelent a Magyar Református Nevelés 
idei első számában Szászi Andrea tollából, aki a kötet egyik szerzője és lektora is – ő első-
sorban pedagógusoknak és pedagógus szemmel ismertette a különböző szerzők írásait.2 
A recenziót elolvasva megállapíthatjuk, hogy nagyon jó és alapos ismertető született, 
ami fellelkesíti az iskolai hittant tanító tanárt és lelkészt, hogy újult lendülettel folytassa 
a hivatását. Mindenkinek ajánlom elolvasásra, hogy röviden áttekinthesse, mennyi 
tanárok felé intézett kihívás és ezekre adott lehetséges megoldás jelenik meg a kötetben.

Ezzel együtt a tizenkilenc fejezet mindegyikében találunk a gyülekezetpedagógiát 
végző lelkész számára fontos meglátást, szempontot, jól feltett kérdést vagy érdeklő-
désre számot tartó témát, ezekből fogunk bemutatni párat, hogy a lelkészeknek és 
teológusoknak is meghozzuk a kedvét a kötet elolvasásához. A fejezetek témáit közö-
sen végzett kutatással gyűjtötték össze a szerkesztők, hogy valódi kérdésekre keresse-
nek valódi válaszokat, ne maradjanak elképzelt és elméleti síkon. Külön érdemnek 
tartom, hogy amint a gyülekezetpedagógiai kézikönyvben, ebben a kötetben is együtt 
dolgoznak az evangélikus és református felekezetek szakemberei, hogy minél többféle 
megközelítést és értelmezést elérhetővé tegyenek. Jó példát mutatnak, hogyan lehet és 
kell együtt dolgozni a tanítványsággal kapcsolatos területeken. A fejezetek szerkezete 
egységes, kérdésekkel kezdődnek, melyek a szövegben való tájékozódást segítik, és 
kérdésekkel fejeződnek be, melyekre az elolvasott fejezetből kapjuk meg a választ. Ez 
mind az átláthatóságot, mint az elsajátítást nagyon megkönnyíti, mert meg kell emlí-
teni, hogy ez a könyv nem csak kézikönyvként, hanem tankönyvként is működik a 
vallásdidaktikát hallgatók számára.

Az előszóban a szerkesztők részletesen ismertetik a kötet szerkezetét és beosztá-
sát, valamint a feldolgozott témákat és az írások szerzőit. Az első részben a hittanok-
tatás kihívásait méri fel az a kutatás, amit az egész kötet megalapozójaként mutat 
be Kodácsy-Simon Eszter, s ami biztosítja, hogy releváns kérdésekre kereshessék az 

1	  �Siba Balázs – Szabóné László Lilla – Pángyánszky Ágnes: Együtt a hit útján. Gyülekezetpedagógiai 
kézikönyv, Budapest, Kálvin Kiadó, 2019, 22.

2	  �Szászi Andrea: Kodácsy-Simon Eszter – Siba Balázs (szerk): Hitből jövő – Valláspedagógiai ké-
zikönyv, Magyar Református Nevelés, 22. évfolyam, 2025/1, 83–88. URL: https://refpedi.hu/mrn/
gyermekvedelem-a-digitalis-korban/ Utolsó letöltés: 2025. 11. 05.

https://refpedi.hu/mrn/gyermekvedelem-a-digitalis-korban/
https://refpedi.hu/mrn/gyermekvedelem-a-digitalis-korban/


1812025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Hitből jövő – Eszköztár az új generációk tanítvánnyá tételéhez

aktuális válaszokat, ezáltal segítve a hittantatárokat és hittant tanító lelkészeket a diá-
kokhoz való kapcsolódásban. A kutatást összegezve így fogalmaz a szerző: „Mindezek 
rávilágítanak arra, hogy mennyire fontos a tananyag tervezésénél a hallgatók és oktatók 
vagy a diákok és tanárok kooperációja – legyen szó akár a felsőoktatásban, akár a köz-
oktatásban használt tananyagról. Fontos, hogy a hallgatók és a diákok épp úgy aktív 
alkotói lehessenek annak a tanulási folyamatnak, mint az oktatók és a tanárok. […] Ez 
a megfigyelés támogathatja azt a képzési struktúrát, amelyben az elméleti tárgyakkal 
párhuzamosan már sor kerül a terepen megvalósuló gyakorlat végzésére is.” (32–33.)

A kötet öt nagy részre oszlik téma szerint, ezekben található a tizenkilenc kisebb 
fejezet. A részek nem arányosak, van, amelyikben kettő, van, amelyikben öt fejezet 
található, egyelőre úgy tűnik, hogy a hittanórát vezető tanárra esett a legkevesebb fény. 
Lehet, hogy megszületik majd egy kötet, amely főleg az oktatóval foglalkozik. Min-
denesetre nagyon örülnék, ha így lenne. Minden részből egy-egy fő gondolatot emelek 
ki, amely a lelkészi munka és önfejlesztés szempontjából fontos.

Az első főfejezet az Alapvetések címet viseli, és a katechézis elvi alapjait tisztázza.  
A hittanóra célját az egyházba tanításból a vallásba tanulásig tartó ívként határozza 
meg, amelyhez elengedhetetlen áthangolni az oktatásunkat a konstruktív tanulásel-
mélet szabályszerűségei szerint. Keresi a hittanóra helyét a hittanoktatás rendszerében 
és a lelkészi szolgálat egészében, elvárásként fogalmazza meg, hogy a kettőnek szerve-
sen együtt kell majd működnie. Ehhez alapelvárás, hogy mind a hittanoktató, mind 
a lelkész rendelkezzen vallásdidaktikai szakkönyvtárral, segédlettárral, eszköztárral, és 
ismerjék egymás munkáját, valamint a lelkész ismerje a hittanoktatói kerettantervet.

A második fő fejezet A hittanóra meghatározottságai – a tanuló a hittanórán címmel 
utal a számos témát felvonultató tartalomra. Az osztályteremben megvalósuló csoport-
dinamika legyen a lelkész által megtervezett, ezért a lelkész tanuljon meg minél többet 
a hatékony tanulócsoport feltételeiről, és gondolja végig, neki mit kell tennie, hogy a 
gyülekezetében hatékony legyen az általa végzett pedagógiai munka. Az egyre mélyülő 
generációs szakadék ne rettentse el, hanem a lelkész tudjon meg mindent a generá-
ciók működési sajátosságairól, és tegyen szert mély önismeretre, hogy személyében 
és tetteivel hidat képezzen a többi generáció között. Adott helyzetben a lelkész a híd, 
amelyen találkozhat egy szétszakadt család vagy közösség, és megkezdhetik megérteni 
egymást, majd az egymástól tanulást. Ahhoz, hogy ezt a híd szerepet vállalhassa a lel-
kész, alaposan ismernie kell a csoportok, csoporttagok élethelyzetét, meg kell értenie a 
metamodern lényegét, és edzenie kell magát ahhoz, hogy egyenként kell kapcsolódnia 
és kötődnie, megpróbálhatónak lennie a tanítványai számára, hogy azok a „hiszek a 
magam módja szerint” gondolatköréből a gyülekezetbe érkezhessenek. A társadalom-
ismeret mellé ragasztania kell a lelkésznek spiritualitásról szóló tudást, gondolkoznia 
kell azon, hogyan valósulhat meg ez a hittanórán. A lelkész ismerje meg a saját, a szó 
ősi eredeti értelmében vett spiritualitását, és azzal is tanuljon meg kapcsolódni tanít-
ványai alakuló spiritualitásához, amelyet szintén szükséges mélységében ismernie. Az 
önismeretben fejlődés kívánalma lényegessé válik. Nem elég azonban, hogy spirituális 
beállítottságú vagy azzal kapcsolódni tudó legyen a lelkész, szükség van lelkigondozói 



182 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Somfalvi Edit

szemléletre és segítő jelenlétre a hittanórán. A lelkésznek lelkigondozói szerepét szer-
vezetten ötvöznie kell tanítvánnyá tevő szerepével, hogy szükség szerint egymás után és 
egyszerre is használni tudja őket. A mai tanítványok nagyon sok sérüléssel érkezhetnek 
a kapcsolatba, ezt tudni kell kezelni.

A lelkész pedagógusi vénáját kéri számon, illetve erősíti A tanárszerep – a tanár a hit-
tanórán című fejezet, amelynek rögtön az első személyes kérdése az, hogy hogyan lehet 
valaki jó tanár. Lelkész és tanító, tanár – szerepelvárások és szerepkonfliktusok között 
hogyan marad ép és egészséges a személyiség, hogy a tanítvánnyá tétel ne akadjon el?

A jó tanárság első jellemzője az alapos felkészültség, amelynek kezdő lépése a hit-
tanóra tervezése, mely hatalmas munka ahhoz képest, hogy milyen sokszor füstbe 
mennek órán a legjobb tervek is, mert a gyerekek, fiatalok nem tudnak kapcsolódni a 
mondanivalóhoz, s akkor nem érdemes abba az irányba erőltetni az órát. Miért érde-
mes mégis tervezni a lelkésznek a tanítvánnyá tételt? Mit lehet megtanulni a tervekből, 
füstbe ment tervekből, újratervezett tervekből, elengedett tervekből, az egy- vagy ötéves 
tervekből, sőt az élettervekből.

A fejezet felel ezekre a kérdésekre, s tovább is lép A hittanóra megvalósítása címet viselő 
részre, ahol máris a módszereket elemzi, milyen utak vezetnek az óra üzenetének felfe-
dezéséhez. A lelkésznek újabb és újabb módszereket kell megtanulnia a hatékony tanít-
vánnyá tételhez, hogy elindulhasson és megvalósulhasson a hatékony tanítvánnyá válás.

A hatékony és eredményes tanulás a hittanórán akkor lehetséges, ha a lelkész diffe-
renciáltan, inkluzívan, integrálóan tud gondolkozni a tanítvánnyá tételről, többletteher 
ugyan, de figyelembe kell venni, hogy minden tanítványa teljesen más, ezért másképp 
kell hozzá kapcsolódni, azért, hogy közösséggé növekedhessen. Érdekes rádöbbenni, 
hogy közvetlen kapcsolat van a lelkész hittanórán mutatott motivációja és figyelme és 
a tanulni vágyók(?) motiváltsága és figyelme között. A lelkész belső és külső motivált-
sága, kíváncsi figyelme inspirálóan hat(hat) a tanítvány motiváltságára és figyelmére, 
motiválja a mások demotiváltsága, demotiválása, mert csak azértis erőt merít abból, s 
hogy hogyan teszi, erről szólnak a közvetkező részek. Az első lépés a fegyelem és fegyel-
mezési kérdések körét meghatározni. A lelkésznek határt kell húznia, hogy hogyan 
szabályozzon, hogyan tiltson és hogyan büntessen. Mikor „elég”? Önreflexiós kérdé-
sek is felmerülnek, például: szükséges-e, hozzájárul-e a tanítványsághoz a fegyelmezés?

A lelkész pedagógusi kompetenciájához tartozik, hogy hogyan tud hittanórán érté-
kelni, visszajelezni. A lelkész és az érték, értékelés sokrétű kapcsolatát kell megélje, és 
tegye nyilvánvalóvá számunkra, hogy a másikkal kapcsolatosan mit tekintünk értéknek. 
Az értékelésnek tanítania, oktatnia és nevelnie is kell. Tanítani kell az elsajátítandókhoz 
a viszonyt, oktatni a tartalmakat és az összefüggéseket, növelni és nevelni a megnyil-
vánuló tanítványságot.

Végül a Speciális helyzetek, konkrét témák című fejezet zárja a sort, amely a címéhez 
hűen konkrét helyzeteket tárgyal. Az egyik legnehezebb kérdése a lelkésznek, hogy 
hogyan tanítson pici, illetve kicsi csoportot, ahol szó szerint egytagú a csoport, vagy 
éppen kettő-három. „Ahol ketten vagy hárman összegyűlnek az én nevemben…” – 
mondja az Úr, akire nézve kell a katechézist végezni, ezért a lelkész a pedagógia által is 



1832025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Hitből jövő – Eszköztár az új generációk tanítvánnyá tételéhez

tanulja meg, hogy a kevés is elég, ha a tanítvánnyá tétel a cél, illetve tanulja meg az ilyen 
típusú órák módszertanát is. Előkerül az éneklés kérdése is a hittanórán, hiszen a lelki-
pásztor liturgiai szaktudásával köteles a tanítványi lét egy másik aspektusát, a Szenthez 
és a profánhoz való egyidejű kapcsolódást felmutatni a saját tanítványainak. A lelkész-
nek meg kell tanulnia jól válogatni énekeket, és meg kell tanulnia tanítani is azokat.

Az énektanulás mellett a hittanórai egyháztörténet-tanítás is számos dilemmával 
néz szembe, mert ugyan a lelkész az egyháztörténetet bővülő körökben leírt családtörté-
netként fogja fel és meséli tovább, de nagyon kevés erre az érdeklődés a tanítványjelöltek 
között. Pedig aki nem emlékszik az elmúltakra, az a megismétlésüket kockáztatja meg, 
ami, ismerve egyháztörténelmünket, igazán kerülendő lenne, ezért szükséges minden-
kinek a saját élet- és családtörténeteként vizsgálni az egyháztörténelmet. Személyes 
ugyanis, de sokszor nem vesszük elég komolyan. Sok kicsi sokra megy, általuk növek-
szik és e családok által erősödik Isten országa a földön. Mit tanulhatunk tehát mi, mai 
tanítványok a tanítványelődök életpéldájából? Erről, amikor csak lehet, beszélni kell.

Nem kerülhetjük hittanórán a nehéz témákat sem, mert intellektuális, érzelmi, tár-
sadalmi és spirituális kihívások vannak a tanítványképzésben (439.). Vállalni kell a sokfé-
leképpen nehéz teológiai témákat is a lelkésznek, mert ez az a környezet, ahol a tanítvány 
visszakérdezhet, és beszélgethet róla. Templomi, liturgikus környezetben csak hallgatója 
tud lenni, ott nem tud elmélyülni a megértés, mert elmarad(hat) a személyes kérdésekre 
a válasz. Márpedig a nehéz, a legnehezebb kérdésekre is hitből jövő válasz kell.

A tizenkilencedik alfejezet továbbgondolást segítő kérdései után véget ér a könyv 
végszó nélkül – talán mert már készül a folytatás –, de a lelkészek számára minden 
részlete támogatás és eligazítás.

Az eddigiekhez, mind a Hitből jövő fejezeteihez, mind az Együtt a hit útján eligazí-
tásaihoz kívánok mindenkinek áldott kíváncsiságot és mély érdeklődést, az új megoldá-
sok bátor használatát és a felvetődő kérdések egymás közötti megosztását. A szerzőknek 
és a szerkesztőknek, lektoroknak és nyomdakésszé tevőknek ezúton köszönöm meg 
fáradságos és áldozatos munkáját, hiszen ezzel tették lehetővé, hogy hittanárok és lel-
készek együtt haladhassanak tovább a hitből fakadó jövő felé.

Köszönet illeti a szerzőket, szerkesztőket, lektorokat, akiknek a neve itt olvasható: 
Balogné Vincze Katalin, Binderné Sólyom Tünde, Bölcsföldiné Türk Emese, Csá-
ky-Pallavicini Zsófia, Csobó-Katona Renáta, Csőri-Czinkos Gergő, Draskóczy Balázs, 
Farkas Charlotte, Kodácsy Tamás, Kodácsy-Simon Eszter, Lackerné Puskás Sára, Mucsi 
András, Németh Dávid, Rózsahegyi-Nagy Márta, Schranz Ambrus, Seben Glória, 
Seres-Busi Etelka, Siba Balázs, Simon Réka, Sztrókay Edit, Szabó Elődné Melinda, 
Szászi Andrea, Szénási Lilla, Thoma László, Varga Gyöngyi, Zimányi Noémi.



 „Cím nélkül”, 10x7 cm, akril/vászon



1852025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Az Evangélikus Hittudományi Egyetem rek-
torhelyettesének és Valláspedagógiai Tanszéke 
tanszékvezetőjének, Kodácsy-Simon Eszternek 
Engedjétek kérdezni a gyermekeket! Az egzisz-
tenciális kérdések lehetőséget teremtő ereje című 
habilitációs dolgozata 2024-ben jelent meg a 
L’Harmattan Kiadó gondozásában. A 282 olda-
las kötet részletesen és tudományos alaposság-
gal tárgyalja a kérdések általi tanulás és tanítás 
meghatározó szerepét a pedagógiában, különös-
képpen a valláspedagógiában, ugyanakkor gya-
korlatias és személyes példákon keresztül győzi 
meg az olvasót arról, hogy ez a módszer ma is 
hatékonyan alkalmazható és alkalmazandó a 
hitoktatás gyakorlatában. Bár Pusztai Gabriella 
nevelésszociológusnak a könyv hátsó borítóján 
szereplő ajánlója szerint „új, eredeti, elméleti 
modellről” van szó, a szerző által bemutatott 
történeti, bibliai, filozófiai és pedagógiai alapok 
azt üzenik, hogy egyáltalán nem újkeletű taní-
tási módszerrel van dolgunk, hanem nagyon 
is ősi, az ember verbális kommunikációjának 
kialakulásával egyidős a kérdezés „tudomá-
nya”. Az azonban kétségtelenül igaz, hogy mára 
kevés lehetőség maradt a valódi kérdésfeltevé-
sekre, különösen iskolai keretek között. A peda-
gógusok kérdeznek ugyan, de a kérdések nagy 
többsége az információk befogadásának ellenőr-
zésére szorítkozik, úgynevezett kikérdező vagy 
felkérdező kérdések. A kötet tanulsága szerint 
a tanulói kérdések esetében sem jobb a helyzet, 
ugyanis a gyerekek alig-alig kérdeznek, illetve 
feltett kérdéseik nagy része is inkább az óra prak-
tikus vagy szervezési dolgaihoz kapcsolódnak. 
Sajnos ez a diagnózis igaz a hittanoktatásra is.  

SZEMLE

LÉTKÉRDÉS 

Kustárné 
Almási Zsuzsanna

Kodácsy-Simon Eszter: 
Engedjétek kérdezni a gyermekeket! 

Az egzisztenciális kérdések 
lehetőséget teremtő ereje a hittanórán, 

Budapest, L’ Harmattan Kiadó, 2024.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.15

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.15


186 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Kustárné Almási Zsuzsanna

A szerző szerint „a hittanórán is általában úgy tekintünk a kérdésekre, mint amelyek a többi 
tanórához hasonló célt szolgálnak: az ismeretszerzést és az ismeretek ellenőrzését” (19.).

A könyv alcímében szereplő egzisztenciális kifejezés azonban azt sugallja, hogy 
Kodácsy-Simon Eszter nem általában a pedagógiai kérdésfeltevés módjairól, lehetősé-
geiről kíván értekezni, hanem a kérdések és kérdésfeltevések mélyebb szintjét vizsgálja, 
amelyek elsősorban nem a tanulók kognitív képességeinek megnyilvánulásait, hanem  
a létezéshez, hithez való kapcsolódásukat mutatják. A könyv fő fókusza tehát az úgyne-
vezett létkérdésekre irányul, így természetesen ennek rendelődik alá az írás szerkezete, 
felépítése is. „Mivel a hittanórai kérdésre nem csupán ismeretszerző kérdésként tekin-
tek, s a tanórai szituációban nem egyszerűen didaktikai szerepet tulajdonítok neki, ezért 
a dolgozatom szerkezete sem olyan mintát követ, mint amely a hittanórai kérdezésre 
pedagógiai helyzetként tekintene… Ezért a dolgozatomban nem a hittanóra pedagógiai 
helyzetéből indulok ki, hanem a hitoktatás tananyagának fő részét, a biblikus anyag-
részt vizsgálom meg a kérdezés szempontjából, s innen építkezek tovább a valláspeda-
gógiai és módszertani következtetések felé.” (19.) Ha tehát módszer tekintetében nem 
is hoz újat a szerző, de szemléletmódjában mindenképpen igen, ami a hittanoktatás 
célkitűzéseinek megvalósulásában fontosabb szerepet játszik, mint a különböző peda-
gógiai módszerek mechanikus átvétele és alkalmazása. Kodácsy-Simon Eszter írásán 
átsugárzik a gyermekközpontú gondolkodásmód, ami alapvetően rezonál arra a krisz-
tusi attitűdre, amelynek parafrázisa a kötet főcíméül szolgál: „Engedjétek hozzám jönni 
a kisgyermekeket, és ne akadályozzátok őket, mert ilyeneké az Isten országa” (Mk 
10,14). A kötetet végigolvasva azt tapasztalhatjuk, hogy ez a szemléletmód húzódik 
meg még a legnehezebb filozófiai és teológiai fejtegetések mögött is, tehát, amit a szerző 
ígér akkor, amikor kézbevesszük a könyvét, azt következetesen és logikusan felépítve 
végig is viszi. A gyermek felől indul, és oda is érkezik. És vele együtt az olvasó is. Írása 
motiváló és kellőképpen eligazító szakmailag, az egyház szolgálatában álló tanítók, 
hitoktatók, lelkészek számára.

A mű kilenc nagy, résztémákat tartalmazó, kifejtő fejezetet tartalmaz, illetve még ötöt, 
a befejezéssel és a felhasznált irodalommal együtt. Az első fejezet a témafelvetés relevan-
ciáját tárgyalja, illetve bevezeti az olvasót a könyv felépítésébe, logikájába, ezzel is segítve 
az olvasó bevonódását és belső motivációjának felébredését a téma iránt. A következő rész 
mintegy ötven oldalon keresztül a kérdés bibliai szerepével foglalkozik. Elsőként tisztázza 
a kérdezés bibliai kifejezéseit, amelyek – a bibliai nyelvek sokrétű jelentéssel telítettsége 
által – segítik a kérdéseket és a kérdezés metodikáját differenciált módon megérteni. Mind 
az ó-, mind az újszövetségi szövegek ugyanis arról tanúskodnak, hogy kérdezni többféle-
képpen lehet és kell, attól függően, hogy mi indít a kérdésfeltevésben, illetve kitől és mit 
kérdezünk. Az Ószövetségben jellemző kérdéseket és kérdésfeltevéseket a szerző Claus 
Westermann Ószövetség-kutató teológus hármas felosztása szerint tárgyalja. Ezek közül 
elsőként az Istent faggató kérdésekkel foglalkozik, amelyeknek legfőbb jellemzője, hogy 
egzakt választ várnak és a tanulási folyamat kiindulópontjának tekinthetőek, technikai 
jellegük van, és talán ebből kifolyólag gyakran öltöttek intézményes jelleget. „Olyan kér-
dések ezek, amelyek élő, dinamikus párbeszéd részei ember és ember, vagy ember és Isten 



1872025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Létkérdés

között… szigorúan két oldala van, amelynek egyik oldalán áll a kérdést feltevő ember, a 
másik oldalán az, akitől a választ várja: vagy Isten, vagy egy másik ember” (27.). A kérdé-
sek következő szintje, formája az Istent kereső kérdések, amelyek Dávid király uralkodása 
idején kezdtek elterjedni. Ezek nyitottabb jellegű, magyarázatot igénylő, illetve értékeket, 
értelmet kutató kérdések. Itt a kérdés kapcsolati jellege kerül előtérbe: ahol van kérdés, 
ahol van kit kérdezni, ott élő kapcsolat bontakozik ki ember és ember, illetve Isten és 
ember között. Harmadszor ennek a kapcsolatnak egy magasabb minőségét nyitják meg az 
úgynevezett vitázó kérdések, amelyek által „a kérdés személyessé és sajátossá válik, s a kér-
dező ember egyre mélyebb gondolatokat, belső harcokat és dilemmákat fogalmaz meg” 
(34.).  Az Újszövetségben szereplő kérdések közül elsőként a Jézushoz intézett kérdéseket 
vizsgálja a szerző, úgymint az információt kérő, disszonanciát tükröző, kritikát kifejező, 
megértést kereső, illetve érzelem uralta kérdéseket. Ezeknek elemzése és alátámasztása 
gazdag bibliai és szakirodalmi hivatkozással történik. Még izgalmasabb talán ennek az 
alfejezetnek az a része, amelyik a Jézus által feltett kérdéseket mutatja be, hiszen ezáltal egy 
olyan tanítási metódust is megismerhetünk, amely a mindenkori tanítványok és megszólí-
tottak bevonódását segíti a kérdezés nyitottsága és szabadsága által. Végül ez a fejezet Paul 
Tillich kifejezését használva újra tisztázza a bibliai kérdések létfontosságú jelentőségét: az 
egzisztenciális kérdések tulajdonképpen a nemlétből való ki-állásra hívnak.

A következő, harmadik és ötödik fejezet logikailag összekapcsolódik, hiszen ezek-
ben a történelem során, a hit oktatásában megjelenő kérdéseket és kérdésfeltevési 
módokat tárgyalja a szerző, időrend szerint, egészen a huszadik századig. Ezáltal bete-
kintést nyerünk a kérdésekkel tanító és tanuló zsidóság szemléletmódjába, amelynek 
mai napig nagy hagyománya van, megtudhatjuk, hogy mi a különbség az ókori keresz-
tyénségben kialakult, a katécheó és didaszkó bibliai kifejezésekre épülő tanítási metó-
dusok között, hogyan éltek a kérdezéssel a középkor elejének nagy tanítói, mint Szent 
Benedek vagy Alkuin, és Aquinói Szent Tamás miként alkalmazta Szókratész kérde-
zési technikáját a skolasztika idején. A történeti áttekintés egyik legizgalmasabb része 
a lutheri Kis Káté elemzése a téma tükrében. Érdekes részletekkel gazdagodhatunk a 
lutheri reformációról és szemléletmódról, kezdve onnan, hogy Luther tulajdonképpen 
saját egzisztenciális kérdéseit fogalmazta meg kátéjában, és valójában nem az a célja, 
hogy kész válaszokat tegyen az olvasó elé, hanem éppen a kérdések által megszerzett 
tudásra és a kérdésfeltevés bátorságára biztat. Ez a tanítási lelkület azonban a 18. szá-
zadban a protestáns ortodoxia és a pietizmus megjelenésével elhalványodni látszott, 
mivel a kérdések feltevéséről a (megtanulandó) válaszokra került a hangsúly, a 19. szá-
zadban pedig a tömeges hitoktatás annak technikalizálódásához vezetett. A 20. század-
ban azonban változás következett be a katechézis és a hitoktatás történetében, azonban 
úgy tűnik, hogy a kérdés és kérdésfeltevés témájának tekintetében ez nem nevezhető 
pozitív fordulatnak. Már az ötödik fejezet címe is ezt sugallja: A kérdés (hiánya) a  
20. század fő vallásdidaktikai koncepcióiban.

Itt a mű szerkezetének érdekes jelenségéhez érkeztünk. A harmadik és ötödik, tör-
téneti korszakokat tárgyaló fejezetek közé ugyanis beékelődik egy olyan rész, amely 
tulajdonképpen a téma filozófiai és gondolati hátteréül szolgál, és érzésem szerint a 



188 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Kustárné Almási Zsuzsanna

gondolatmenet (valamint a szerkezet) csúcspontját jelenti. Ebben a fejezetben kerül tár-
gyalásra az a hermeneutikai háttér, amelyre a későbbi fejezetekben többször is hivat-
kozik a szerző, mert nyilvánvaló, hogy ennek megismerése nélkül nem érthető meg az 
a pedagógiai koncepció, amelyet az egzisztenciális kérdések következményének tart.  
A negyedik fejezet tehát tömény filozófia, ami egy kicsit meg is töri az addigi olvasmá-
nyos szöveget, és talán elbizonytalanítja a filozófiában kevésbé jártas olvasót. Ha azonban 
tekintetbe vesszük, hogy ez egy tudományos értekezés, akkor nagyon is helye van ebben 
a könyvben. Kodácsy-Simon Eszternek végülis nagyon szépen sikerül röviden, sűrítve 
megismertetni Schleiermachernek a hermeneutikai körről alkotott elképzeléseit, valamint 
ennek Gadamer által továbbgondolt elméletét. Fontos kifejezések tisztázódnak ebben a 
fejezetben: úgymint a hermeneutikai kör és szituáció, kérdéshorizont és előzetes megértés. 
Ezek megértése segíti a hitoktatás hermeneutikájának tisztázását is: „a kérdések nélküli 
hitoktatás olyan, mint a horizont nélküli tájkép. Értelmezhetetlen.” (119)

A hatodik és hetedik fejezet már a gyakorlat irányába fordítja figyelmünket, bár 
ezekben is felbukkan még néhány nagyon fontos és lényeges, elsősorban vallásdidak-
tikai fogalom. A hatodik fejezet első része Baldermann egzisztenciális vallásdidaktikai 
koncepcióját elemzi, tisztázva azt, hogy mi a különbség az egzisztencialista filozófiai 
elgondolás, illetve az egzisztenciális vallásdidaktikai koncepció között, majd azt vizs-
gálja, milyen szerepet kap ebben az elgondolásban az egzisztenciális kérdés. Ennek 
a fejezetnek a második nagy témaköre a korrelációval foglalkozik a teológiában és a 
hitoktatásban. A korreláció azokra a kapcsolódási módokra, modellekre, lehetőségekre 
utal, amelyek által az ember összekapcsolódhat a bibliai kijelentéssel. E fogalom alapján 
bonyolult teológiai viták bontakoztak ki, amelyekről a szerző – szigorúan a témához 
kapcsolódóan – röviden tudósít, és végül az elutasítás és az elfogadás közötti harmadik 
lehetőséget javasolja: az abdukciót. Ez egyfajta retrospektív gondolkodást jelent, azaz 
a hagyomány és a tapasztalat összekapcsolódásának felismerésére helyezi a hangsúlyt. 
Ezzel a gondolatkörrel meg is érkeztünk a hetedik fejezethez, amelyben a konstrukív 
tanulási utat ismerhetjük meg, amelynek alapja az előzőekben ismertetett abduktív 
gondolkodásmód.

Végül a nyolcadik és kilencedik fejezetben a szerző által felvetett tézisek, pedagó-
giai koncepciók empirikus úton való alátámasztására kerül sor, illetve néhány konkrét 
módszer bemutatására, amelyek segíthetik a diákok kérdésfeltevéseit. A kutatások, 
felmérések eredményeinek elemzése, a saját tapasztalatok megosztása érdekes, és az 
egzisztenciális kérdéseket tekintve előremutató perspektívákat tár az olvasó elé a hitok-
tatással kapcsolatban.

„Érkezhet-e mondat akárhonnan?” – teszi fel a kérdést Pilinszky János Kérdés című 
versében.

Kodácsy-Simon Eszter írásában erre a nagyon mély egzisztenciális kérdésre kapha-
tunk választ: igen, a szív mélyéről jövő kérdések, mondatok azok, amelyek „meghasít-
ják az evidenciákat”, és közelebb visznek Istenhez és önmagunkhoz. Akár a hittanóra 
keretein belül is.



1892025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Balogh Dávid 2023-ban megvédett doktori 
disszertációjának szélesebb közönség elé szánt 
írását tartja kezében az olvasó, amikor A lekció 
a magyar református istentiszteleti gyakorlatban, 
című könyvet olvassa. A kötet a lekcióolvasás 
kérdéskörével foglalkozik, így a szerző kutatása 
kiterjed a református istentiszteleten először 
elhangzó hosszabb terjedelmű olvasmány tör-
téneti, elméleti és gyakorlati szempontú elemzé-
sére. Balogh Dávid könyvének öt fő fejezetében 
számos kérdésre keresi és adja meg a választ, így 
például arra, hogy hogyan válasszunk textust, 
hogyan viszonyul egymáshoz a lekció és a textus, 
vagy hogy hogyan viszonyulnak ezek az isten-
tisztelethez és az egyházi évhez. Munkáját szí-
nesíti a lekcióválasztás elméletben és gyakorlatban 
történő bemutatása 308 prédikációvázlat tema-
tikus vizsgálatán keresztül.

Az istentiszteleti bibliaolvasási hagyományok 
kialakulása és rögzülése több évszázados folya-
mat. Balogh Dávid az Ószövetségtől kezdve 
vezeti végig olvasóját az egyház- és liturgiatör-
téneti korszakokon, így mutatva be a bibliaolva-
sás sokszínű gyakorlatát. A Deuteronomiumból 
és a fogság utáni történetírásból már képet 
kapunk a kultuszi bibliaolvasás szokásáról.  
A Tórából való felolvasás a liturgia során a tanu-
lás ünnepi szertartásává vált (16.), hiszen a fel-
olvasás olyan szent pillanat, amelyben Isten szól, 
az ő beszéde szólal meg (19.). Erre a feladatra 
már a 3. század óta hivatásos felolvasót, lektort 
választottak. A tisztséget a „könyv” átvételével 
nyerte el az arra érdemes személy (23.). A lek-
torok mint az istentiszteleten igeolvasási szol-
gálatot végző személyek ma ismét egyre több 

SZEMLE

„ISTEN SZÓL 
ELŐSZÖR…”  

Herbály Eszter

Balogh Dávid: 
A lekció a magyar református

 istentiszteleti gyakorlatban 
Budapest, Károli Gáspár Református Egyetem 

– L’Harmattan Kiadó, 2024.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.16

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.16


190 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Herbály Eszter

gyülekezet közösségében és liturgikus praxisában jelen vannak, ám a szolgálat végzését 
ma már nem feltétlenül előzi meg alapos felkészülés vagy felkészítés. Ez pedig elkerül-
hetetlen a szolgálat méltó végzéséhez. Ennek fontosságára Balogh Dávid is felhívja a 
figyelmet a könyv gyakorlati megfontolásokat tartalmazó részében, és tanáccsal látja el 
a lelkipásztorokat és a lektori szolgálatra készülőket (153–154.).

Különösen értékes és olvasmányos része a fejezetnek, amikor a szerző a különféle 
perikóparendek kialakulását, illetve azok tartalmát vizsgálja az egyházatyáktól kezdő-
dően. Ezekben a szerző sorra veszi a reformátorok istentiszteleti bibliaolvasási szoká-
sait, majd a magyar református hagyományokat ismerteti a 16. századtól kezdve. A 
fejezet olvasása során szépen bontakozik ki az olvasó számára a mai gyakorlat: az, hogy 
hogyan jutott el az istentiszteleti bibliaolvasási praxis a lectio continuától a perikópa-
renden, illetve ezek párhuzamos alkalmazásán át, a szabad textusválasztásig. Gazdag 
forrásanyag segíti a témában való alapos elmélyülést, az idézetek nagy száma pedig szí-
nesíti és még közelebb hozza az olvasóhoz ezt a nem egyszerű – mondhatni kaotikus 
– liturgiatörténeti időszakot. 

Az istentiszteleti bibliaolvasás magyar református vonatkozásai között kell említeni a 
textusnak mint az istentiszteleten addig meg nem jelenő hosszabb igeszakasz felolva-
sásának az igényét, melyre a 19. századi liturgiai reform is kiterjedt. A magyar reformá-
tus istentiszteleti bibliaolvasás a 16–19. században még perikópa alapú volt, a gyakori 
(heti háromszori) prédikálást pedig az ún. postillás kötetek használata segítette (59.). 
A perikópa szerinti prédikálás gyakorlata szorosan összekapcsolódott a graduáléneklés-
sel, ám – vélhetően puritán hatásra – mindkettő fokozatosan kikopott a magyar refor-
mátus egyházi gyakorlatból (63.). A 20. század első harmadának vége felé megjelenik 
az önálló istentiszteleti lekcióolvasás – mintegy az óegyházi perikóparend logikájára, 
teológiai koncepciójára visszavezetve (75.). A szerző részletesen mutatja be a Ravasz-
féle 1927-es Ágenda, a Makkai-féle 1929-es erdélyi ágenda és az 1930-as Istentiszteleti 
Rendtartás vonatkozó részeit, ismerteti a jeles liturgikával, homiletikával foglalkozó 
teológusok (Gönczy Lajos, Bogár János, Szabó Géza, Szőnyi György, Czeglédy Sándor, 
Pásztor János, Nagy István) álláspontját a lekció önálló istentiszteleti elmeként történő 
beemeléséről, s megállapítja, hogy a kezdeti, 1916-ban Ravasz által megfogalmazott 
elvi teológiai megalapozás ellenére számos kérdés maradt válasz nélkül az 1931-es hiva-
talos új rendtartás hatályba lépését követően is (76, 161.). Sőt a lekció ekkorra elve-
szítette liturgiai önállóságát, s itt már a prédikációnak, illetve a prédikáció textusának 
alárendeltjeként van jelen a liturgiában.

Fontos szerepet kap a monográfiában az 1968-as országos liturgiai felmérésnek és 
előzményeinek az ismertetése, valamint az eredmények reflektálása (77–85.). A „[sz]
ükségesnek tartja-e a lekciót?” kérdésre a gyülekezeti lelkipásztoroktól többféle válasz 
érkezett, ám közülük kevés volt teológiailag indokolt. Volt, aki sokkal fontosabbnak 
tartotta a rossz közegyházi hangulat megváltozását, mint a liturgiai reformot, volt, aki a 
Szentlélek jelenlétét kérdőjelezte meg a megújítási munkálatokban, és sokan vélték úgy, 
hogy a kérdőív alkalmatlan időben került kiküldésre, hiszen a húsvéti ünnepek miatt 
elfoglaltak a lelkipásztorok (80.). Sokan féltek a jól megszokott istentiszteleti rend 



1912025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

„Isten szól először…” 

megváltozásától, a megújulástól is (81). Balogh Dávid a felmérés hibájaként említi a 
szemantikailag problematikus irányított válaszlehetőségeket, amelyek miatt a válaszok 
zöme „átgondolatlan és automatikus” (82.).

A könyv önálló fejezetben foglalkozik a lekció és a textus elméleti, valamint gyakorlati 
kapcsolatával. Nem elhallgatva az ezek között fennálló feszültséget, rámutat a református 
lekció- és textusválasztás problémáira, a választást „segítő” szakirodalom (1930-as Istentisz-
teleti rendtartás, 1980-as Igehirdetők kézikönyve, 1985-ös Istentiszteleti rendtartás, 2021-es 
Igehirdetők Kézikönyve) következetlenségére. Megvizsgálja a textus- és lekcióválasztás mód-
jait (lectio continua, perikóparend, szabad textusválasztás, Bibliaolvasó Kalauz, igehirdetési 
terv), s ennek során a teológiai érvek és ellenérvek mellett törekszik a mai gyülekezeti élet 
sajátosságainak figyelembe vételére és kritikai megállapítások megfogalmazására. Számos 
lelkipásztori gyakorlatot mutat be egy 2012-ben végzett átfogó liturgiai felmérés (110.), 
valamint a Tiszántúli Református Lelkésztovábbképző Intézet gondozásában megjelenő 
Igazság és Élet folyóirat első tizenkét évfolyamának vizsgálata után. A több mint háromszáz 
vizsgált prédikáció lekcióválasztásait tematikus rendben közli: 

1.	 az egyházi évhez kapcsolódó lekcióválasztások (122.), itt külön kitér az ün-
neptorlódások eseteire (125.), amelyek a tematikus vasárnapok (Teremtés hete, 
Egyetemes imahét) miatt gyakorta előfordulnak a református praxisban; 

2.	 a lekció és a textus gondolati, teológiai kapcsolata (126.); 
3.	 kontextuális választás: a lekció a textus kontextusa (135.); 
4.	 lekció és textus felcserélése, lekció és textus rövidítése (138.); 
5.	 egyéb javaslatok, megjegyzések (139.), és 

külön alfejezetben mutatja be a szerző azokat a prédikációkat, amelyekben megjelenik 
a lekció (141.).

Figyelemreméltó része a fejezetnek az ökumenikus párhuzamok, álláspontok, 
alapelvek bemutatása. A német evangélikus perikópareformok alapvetéseit (100.) és 
a II. Vatikáni Zsinat által bevezetett Ordo Lectionum Missae alapelveit, illetve hatásait 
mutatja be röviden a szerző (101.). A semper reformanda jegyében Horace T. Allen 
nyomán hat pontban foglalja össze a református olvasmányrendek hasznát és funkcióit 
a történeti fejlődés szempontjait követve, ezek: katechetikai irányultság, homiletikai 
funkció, egyházi év és olvasmányrend kapcsolata, inkulturációs kihívások, liturgiai 
és doxológiai vonatkozások, történeti és ökumenikus vonatkozások (103.). Végül a 
magyarországi 2016-os próbaliturgia kapcsán osztja meg következtetéseit, észrevételeit 
az olvasóval, s gyakorlati tanácsokkal is szolgál például az időtényező, az igehirdetésre 
való készülés, a lekcióválasztás hogyanja és a lektorok feladata tekintetében.

Az istentisztelet elején megszólaló hosszabb igeszakasz fontos liturgiai elem. Egy-
felől annak a kifejezése, hogy Isten megszólal, a gyülekezet felé, az őt kereső felé fordul. 
E nélkül nincs istentisztelet. Másfelől praktikus vonása az, hogy kapcsolatban áll a 
texttussal, segíti annak kibontását, megértését. Így tehát Balogh Dávid a magyar refor-
mátus istentisztelet lekciójának szerepét és feladatát két tényezőben summázza: a szim-



192 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Herbály Eszter

bolikus-liturgiai és a praktikus-homiletikai funkcióban (149.). Ezért kiemelten fontos 
a lekció és a textus kapcsolata az istentisztelettel és az egyházi évvel.

Balogh Dávid hiánypótló monográfiájának relevanciája vitathatatlan. Ez a mű a 
lekció felől vizsgálja a magyar református liturgiai és istentiszteleti szokások történe-
tét, valamint azok fejlődését, különös tekintettel a változásokra és a hagyományokra. 
Számos tanulságát így lehetne röviden összefoglalni: nem szabad meggondolatlanul 
és teológiailag, liturgiailag, valamint homiletikailag reflektálatlanul átvenni a korábbi 
gyakorlatokat, vagy konzerválni a tradícióként ránk maradtakat. Ezek alakulását pél-
daként, egyfajta mintaként szemlélve, a jelen szükségleteit figyelembe véve lehet (és 
talán mondhatom: kell) alakítani, formálni az istentisztelet rendjét úgy, hogy annak 
rendeltetése és célja megmaradjon, de az istentiszteletben részt vevők számára is vilá-
gossá váljon, mi történik. Itt és most. 

A lekció a magyar református istentiszteleti gyakorlatban című monográfia megírá-
sával a szerző egy a liturgiatörténet területén megmutatkozó hiányt pótol, amely nem 
csupán a tudományos diskurzust gazdagítja, hanem a lelkészképzésben és a lelkipász-
tori munkában is igen hasznos olvasmánnyá válhat, a gyakorló keresztyének számára 
pedig segítséget jelenthet abban, hogy tudatosabban legyenek jelen az istentiszteletben.



1932025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Bolvári-Takács Gábor személyes és kutatói 
elköteleződése szülővárosához nemcsak köz-
ismert, hanem páratlanul intenzív is. Jóllehet 
nevét és írásait számontartja az államszocializ-
must vizsgáló művelődés- és politikatörténetírás, 
s fontos kiadványokat publikált a hazai tánctör-
ténet intézményesülésével kapcsolatban is, leg-
főbb működési terepe kétségtelenül Zemplén, 
s azon belül Sárospatak. Az épp negyedszáza-
dos jubileumát ünneplő Zempléni Múzsa című 
kulturális-tudományos folyóirat alapító főszer-
kesztőjeként, a Tokaj-Hegyalja Egyetem alapító 
rektoraként, a Magyar Comenius Társaság elnö-
keként vagy épp az MTA-MAB Teleki József 
Akadémiai Klub alapító ügyvezető elnökeként 
a tágabb értelemben vett tudományszervezés 
terén is kiemelkedő jelentőségű alakja az ezred-
forduló utáni lokális és térségi szellemi kezde-
ményezéseknek. Ezeknek az aktivitásoknak az 
ismeretében még inkább meghökkentő az az 
írói termékenység, amelynek a szerző újabb 
bizonyítékait adta közre A város és iskolája című 
gyűjteményes kötetben.

Gyűjteményes kötetről szólunk, hiszen 22 
– zömében máshol egyszer már megjelent – írás 
segítségével barangolhat az olvasó a Bodrog 
táján. Különböző műfajú szövegekről van szó: 
a forrásközléstől a kutatási koncepcióig, a nek-
rológtól az inkább adattár jellegű áttekintésen 
át a komoly, új eredményeket felvonultató szak-
tanulmányig terjed a skála. Az olvasó dolgát a 
szerző többek között azzal könnyíti meg, hogy 
öt nagyobb egységet különít el.

Ezek közül az első a Sárospatak várossá 
nyilvánítása utáni hivatalos feljegyzéseket veszi 

SZEMLE

SÁROSPATAK 
MINT 
ISKOLAVÁROS 
OLVASATAI   

Ugrai János

Bolvári-Takács Gábor: 
A város és iskolája. Források és írások 
Sárospatak modernkori történetéhez, 

Sárospatak, Tokaj-Hegyalja Egyetem, 
Hegyaljai Helikon Könyvek I, 2025.

DOI: 10.59914/SF.29.2025.2.17

http://doi.org/10.59914/SF.29.2025.2.17


194 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Ugrai János

számba és értékeli. A régi, nagy hagyományú hegyaljai mezőváros a dualizmus korában 
több lépcsőben végrehajtott igazgatási rendezés harmadik körében, 1886-ban veszí-
tette el a jogosultságát arra, hogy városként nevezze magát. Az egyébként járási szék-
hely szerepet betöltő Sárospatak ezt követően nagyközségként működött tovább – új 
célt, a városi rang visszaszerzését biztosítva ezzel helyieknek és a fővárosba elszárma-
zott patakiaknak, pataki öregdiákoknak egyaránt. A „sárospataki lobbi” erősségét jól 
mutatja, hogy a városi cím megszerzésére 1968-ban úgy került sor, hogy a település 
valójában semmilyen lényegi szempontból nem felelt meg a felminősítés feltételeinek. 
Ily módon a következő (az 1971– 1975. évi IV. és az azt követő) ötéves tervciklusokban 
kellett utólag megteremteni azokat az ipari, kereskedelmi, oktatási, egészségügyi, kul-
turális egységeket és intézményeket, amelyek segítették a ranghoz méltó felzárkózást. 
Ennek részleteit a kötetben Tóth József 1968. és 1981. évi, valamint Bujdos János 1977. 
évi hivatalos településfejlesztési előterjesztéseiből és beszámolóiból rekonstruálhatjuk. 
Tóth József a kérdéses időszakban a település tanácselnöke, Bujdos János pedig a városi 
pártbizottság titkára, majd a megyei tanács elnökhelyettese volt. Tóth ízig-vérig pataki 
volt: helyben született és tanult, jó ideig a Bodrogközben volt tanító és iskolaigazgató, 
s ezt követően került Patak élére. Bujdos ezzel szemben Sátoraljaújhelyen született, az 
ottani Városi Tanácsnál is helyezkedett el, s megyei karrierje előtt átmenetileg, hat évig 
dolgozott Patakon. Kettejük, egyébként elvileg száraz, hivatalos beszámolói között a 
szocializációs és identitásbeli különbségek könnyedén kitapinthatók.

Bolvári-Takács Gábor antikváriusi lelkesedéssel is megáldott kutakodásainak eredmé-
nyeiként igazi kultúrkincsek is felszínre mosódnak. Nyugodtan lehet szívszorítónak nevezni 
azt a rövid tanulmányt, amelyben a szerző a bodrogközi vasút felszámolását s a visszaépítésre 
tett erőfeszítések hiábavalóságát veszi számba. Különös – és a térségre oly jellemző – ellent-
mondás, hogy Sárospatak akkor igyekezett minden módon megfelelni (utólag) a városi 
kritériumoknak, amikor a közvetlen vonzáskörzete elszenvedte ezt a csapást. 

A rejtett gyöngyszemek sorát dokumentumközlésekkel, illetve összeállításokkal 
folytatja Bolvári-Takács: a Rákosi-rendszer kiépülésekor, 1949–1950-ben kapott a 
Talpalatnyi föld című frissen (1948) bemutatott film rendezője, Bán Frigyes ösztöndíjat 
Sárospatakra. A Rákóczi-várat alkotóházként hasznosító rezsim jótéteményéről a sztá-
lini propagandalapban számolt be a művész – éltetve azt, hogy a „sárospataki várban is 
meghalt a Múlt és ott is épül a Jövő”. Ugyancsak a térségben megfordult korifeusról és 
gondolkodásának korlátairól árulkodik az 1955-ben megjelent első Magyarország-úti-
könyv Boldizsár Iván tollából. A kommunista időszak vezető publicistája, a Nagy Imré-
vel tartó, majd a kádári konszolidáció szolgálatába álló Boldizsár hazánk történetének 
egyik legsötétebb időszakában tette közzé az első turistakalauzát, amelyben – megle-
hetősen logikátlan útvonalon – segíti az olvasót Zemplén bejárásában, felfedezésében.

Miután a szerző külön tanulmányának köszönhetően seregszemlét tarthatunk azon 
akadémikusok és az Akadémián kívüli tudományos életben csúcsra jutott kiválóságok 
(jellemzően egyetemi rektorok) fölött, akik sárospataki diákok (is) voltak, terjedelmes 
összeállítást közöl a 20. századi pataki illetőségű akadémikusokat (Kiss Árpád, Király 
István, Csizmadia Ernő, Szabó Gábor, Makkai László, Körös Endre, Fésüs László) 



1952025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Sárospatak mint iskolaváros olvasatai 

érintő tagajánlásokból. Ily módon nemcsak a megválasztott akadémikusok érdemei-
ről szerezhetünk tudomást, hanem betekintést kapunk abba a kapcsolatrendszerbe is, 
amit a tagnak ajánlott és a tagot ajánló akadémikusok alkottak.

Hosszabb forrásközlésben dolgozta fel a szerző a pataki tanítóképző munkájáról 
1971 –1972-ben lefolytatott, a kor normáihoz illeszkedő, bár azokhoz képest is kissé 
heves sajtóvitát. A két szembenálló fél, Károly István, a tanítóképző igazgatója eredeti-
leg csak egy szokványos beszámolót kívánt publikálni a „sikerekről és az előttünk álló 
kihívásokról”. A Borsodi Szemlében megjelent írásra azonban belülről érkezett komoly 
kritika: a doktori címmel rendelkező, a népi írókkal és Aczél Györggyel egyaránt 
szoros kapcsolatban álló, Budapestről érkezett s a pataki intézeti tanács tagjává megtett  
E. Kovács Kálmán volt olyan védett pozícióban, hogy nyilvánosan is tételesen szóvá 
tegye a bizonyos tárgyakat (pl. nyelvtan és nyelvművelés) sújtó óraszámcsökkentéstől 
és a károsan eltolódó tantervi súlypontoktól az intézeti tanári karon belül tapasztalható 
szervilizmuson át a kollégium zsúfoltságáig vagy épp a diákság egyenetlen tudásszint-
jéig az Intézet „száz és száz problémáját”.

A térségért sokat tevő vezető-szervező Bolvári-Takács Gábor külön cikkekben 
dolgozta fel a Magyar Comenius Társaság 1986-tól húzódó történetét, valamint a 
Tokaj-Hegyalja Egyetem ötletének megszületését és megvalósítását – mindkettőt az 
aktív résztvevő szemszögéből, de a dokumentumokhoz, tényekhez, adatokhoz ragasz-
kodva, tárgyilagosságra törekedve. Hasonló alapállásból készült a pataki diákanek-
doták könyvsorozat kiadástörténetét felvázoló írás – a nagyszerű intézménytörténeti 
és néprajzi, irodalmi adalékokkal szolgáló, sajátos helyi anekdotakincset feldolgozó 
újabb köteteknek szintén Bolvári-Takács Gábor ugyanis a szerkesztője. Erre a szerep-
torlódásra kiváló példa még a Habsburg Ottó sárospataki látogatását megidéző szöveg: 
a rendszerváltás hajnalán kiemelkedő figyelem övezte az européer Habsburg Ottó 
Magyarország szolgálatában kifejtett működését. Különös fintora lett volna a sorsnak, 
de még az is felmerült, hogy esetleg ő lesz a Magyar Köztársaság elnöke. Ha ez meg 
is hiúsult, mindenesetre a kalapos király II. József után ő volt az első Habsburg, aki 
Sárospatakon megfordult. Ez pedig a frissen alakult Sárospataki Diákegylet színeiben 
egy pályakezdő fiatalnak, történetesen Bolvári-Takács Gábornak köszönhető: mivel ő 
intézte hozzá az első ilyen típusú meghívást, Habsburg Ottó 1990 januárjában tette 
tiszteletét a városban. A kapcsolat később sem szakadt meg, szinte magától értetődő 
volt, hogy a már említett Zempléni Múzsa első tíz évében az uralkodói leszármazott volt 
a lap főgondnoka – a kötet a látogatást az annak során elhangzott köszöntőbeszédek és 
Habsburg Ottó nagyívű előadásának közlésével idézi fel.

A Személyek és szerepek című fejezetben külön portré rajzolja meg a mádi születésű, 
a Hegyaljával visszatérően szívesen foglalkozó, kiváló debreceni történész-akadémi-
kus Orosz István szakmai és emberi arcélét. Szeretetteljes módon felvillantja továbbá a 
sárospataki gimnáziumi tanár, a „pataki szellemet” a 20. század második felében őrző, 
tovább örökítő Dobay Béla derűs humorát. Új kutatási eredményeket közlő szakta-
nulmányt olvashatunk a szerző tollából a Kádár-korszak „irodalompápájának”, Király 
Istvánnak a sárospataki diákéveiről, valamint a jól ismert, bár az 1960-as évekre part-



196 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Ugrai János

vonalra szorított Harsányi Istvánnak a pataki öregdiák-mozgalom budapesti újjászer-
vezésében betöltött szerepéről. 

A recenzensben, s talán az olvasóban is felmerül a kérdés, hogy mi köti össze ennek 
a tartalmában és műfajában is meglehetősen sokszínű kötetnek az egyes darabjait. Az 
egyenként rendkívül érdekes, itt-ott szórakoztató írások leginkább az izgalmasan villó-
dzó fénysorhoz vagy valamilyen szabálytalan alakú mozaikdarabkák alkotta absztrakt 
alkotáshoz hasonló alakzatot formálnak. Azt hiszem, a rejtvény kulcsát három tanul-
mány együttesen szolgáltatja. A „Módszertani szempontok a Pataki diákok életrajzi 
lexikona összeállításához” és a „A pataki iskola 19–20. századi társadalmi hatásme-
chanizmusainak alapelemei” című írások programadó jelentőségűek. Ezek rántják le 
a leplet Bolvári-Takács Gábor sok évtizedes elszánt kutakodásának igazi, nagy szándé-
káról. Olyan teljességre törő, a legapróbb részleteket is felgöngyölítő és jelentőségében 
megmérő, értékelő feltáró munkát végez, amelynek a célja egy klasszikus, lokális–regi-
onális történeti kézikönyv összeállítása. Ez a remélhetőleg hamarosan elkészülő nagy 
szintézis nem „csak” egy helyben élőkről szóló Sárospatak Lexikon lenne, hanem az 
elszármazottak, valamint a Sárospatak mint iskolaváros által a térségbe kívülről bevon-
zott szellemi erők munkásságát, kapcsolatrendszerét és hatását is szisztematikusan fel-
dolgozó kötet. Úgy tűnik, az elsődleges és másodlagos források körének szokatlan 
kiszélesítésével, a kérdésfeltevések és a műfaji megoldások intenzív variálásával és a 
recepciótörténet és a hálózatkutatás ilyen erőteljes megjelenítésével egy formabontó, a 
hazai könyvpiacon eddig ismeretlen megközelítésű kézikönyv készül.

Hogy ennek az ambiciózus, minden bizonnyal további kutatók közreműködését is 
szükségessé tevő vállalásnak biztos kezű vezetője Bolvári-Takács Gábor, azt a jelen kötet 
mellett korábbi munkái (különösképpen a sárospataki öregdiák-mozgalomról vezetett 
igen részletes adattára, valamint a Követek és követők címmel évekkel ezelőtt megjelent, 
hasonló gyűjteményes kötete), s a régió szellemi életében betöltött aktív szerepe egya-
ránt alátámasztja. Azt pedig, hogy ennek a vállalásnak van egy szellemi vezérfonala, egy 
magas intellektuális nívójú értelmezési kerete is, a kötet talán legértékesebb tanulmánya 
igazolja. Az „Athén – Cambridge – Helikon. Sárospatak iskolavárosi jelzőinek etimo-
lógiája” című cikkben ugyanis a szerző nemcsak a „Bodrog-parti Athén” és az ehhez 
hasonló toposzszerű elnevezések irodalmi nyomába ered, hanem egyúttal egy látásmód 
főbb kereteit is felvázolja arra vonatkozóan, hogy miként értékelhető egy folyamatosan 
a perifériára sodrodó, szinte kizárólag negatív demográfiai és gazdasági tendenciák által 
sújtott, egészen kicsiny városka páratlanul – bár távolról sem makulátlanul – sikeres 
megkapaszkodása hazánk szellemi életében.



1972025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Golgota, 50x500 cm, akril/vászon



Elmenőben, 140x100 cm, PC grafika



1992025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

SÁROSPATAKI FÜZETEK 
A SÁROSPATAKI REFORMÁTUS HITTUDOMÁNYI EGYETEM 

TEOLÓGIAI TUDOMÁNYOS SZAKFOLYÓIRATA

A PERIODIKA MŰFAJAI / ROVATAI

Szerkesztői előszó
Igei ráhangolódás (Oktass, hogy éljek! rovat)
Tanulmányok: az adott szám tematikusan összefüggő nagyobb lélegzetű, lekto-

rált írásai (terjedelmük egy szerzői ív, azaz 40.000 n). 
Ha mód van rá, teret engedünk egy Vita rovatnak (az írások terjedelme 10–12.000 

n), amelyben vagy egyetlen probléma több nézőpontú és hasonló terjedelmű bemuta-
tása történik, vagy egy vitaindító vezércikkre érkező korreferátumokat közlünk.

Közreadunk kisebb Közleményeket (terjedelme 20–30.000 n): cikket, konferen-
ciabeszámolót, az SRTA aktuális hirdetéseit.

Az Idővonal rovatban (terjedelme 1–2000 n) emlékezni és emlékeztetni szeret-
nénk a pataki történelem, a protestáns iskola- és művelődéstörténet jeles eseményei-
re, személyeire, alkalmaira és ünnepeinkre.

A Közösség rovatban olyan tanulmányokat, illetve cikkeket közlünk, melyek szo-
ros kapcsolatban állnak a közösségi léttel, illetve konkrétabban a közösségszervezés, 
közösségfejlesztés témakörével és az SRTA Református közösségszervező szakon folyó 
képzésével. 

A Szemle rovat adja közre a rövidebb könyvismertetéseket illetve hosszabb re-
cenziókat.

STÍLUSLAP

Minden hivatkozást lábjegyzetben kell feltüntetni. Az idézett és hivatkozott művekre 
így kell hivatkozni: első előforduláskor minden azonosító adatot és az idézett oldal-
számot fel kell tüntetni lábjegyzetben, az idézett vagy hivatkozott szöveggel azonos 
oldalon. A továbbiakban rövid lábjegyzet használatos (lásd a 2. pontot). A bekezdése-
ket behúzással, nem pedig üres sor beszúrásával kell jelölni. A szöveg közbeni idegen 
szavakat és címeket kurzívval kell szedni, de a szövegidézeteket nem szedjük dőlttel.

A szöveg stílusa/formázás

A főszövegben:
Betűtípus: Times New Roman
Betűméret: 12-es
Bekezdés: szimpla sorköz
Igazítás: Sorkizárt

Stíluslap 



200 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

A lábjegyzetben:
Betűtípus: Times New Roman
Betűméret: 10-es
Bekezdés: szimpla sorköz
Igazítás: Sorkizárt

Amennyiben az idézni kívánt szövegrész idegen nyelven van, az idézés eredeti nyelven 
a lábjegyzetben történik, a főszövegben a kötet nyelve (általában magyar) használatos.

Hivatkozás

Hivatkozás teljes lábjegyzetben
A szerzők vezetéknevét Kiskapitális betűvel jelöljük. Külföldi szerzők esetében a 

vezetéknevet a keresztnév előtt, vesszővel elválasztva kell feltüntetni.
Az idézett lapszámok után nincs semmiféle rövidítés (l., p., o., old. stb.). Ha több 

egymást követő lapra hivatkozunk, közéjük nagykötőjelet szedünk, a lapszámokat 
pedig nem rövidítjük, tehát nem 973–83 szerepel, hanem 973–983. Ha több egy-
mással nem érintkező lapszámot adunk meg, akkor ezek közt vessző áll: 33, 52, 97. 
Az utolsó lapszám után a címleírás lezárásaként pont áll.

A, Könyvek esetében

Szerző: Cím, Kiadás helye, Kiadó, Évszám, Hivatkozott oldal.
Példa: Kertész Imre: Sorstalanság, Budapest, Magvető, 1975.

Szerző: Cím, Fordította, Kiadás helye, Kiadó, Évszám, Hivatkozott oldal.
Példa: Miller, Henry: Baktérítő, ford. Bartos Tibor, Budapest, Európa, 1990.

Szerző: Cím, Kötetszám, Fordította, Kiadás helye, Kiadó, Évszám, Hivatkozott oldal.
Példa: Tolkien, J. R. R.: A Gyűrűk Ura, 1–3. kötet, ford. Göncz Árpád, Budapest, 
Európa, 2002.

Szerző: Cím, Alcím, Kötetszám, Kötet Címe, Kiadás helye, Kiadó, Évszám, Hivat-
kozott oldalak.
Példa: Móricz Zsigmond: Erdély, 1. kötet, Tündérkert, Budapest, Európa, 1992, 
349–440.

Szerző: Cím, Alcím, Kiadás helye, Kiadó, Sorozat, Évszám, Hivatkozott oldal.
Példa: Hankiss Elemér: Egy ország arcai, Válogatott szociológiai tanulmányok 1977–
2012, Budapest, L’Harmattan, Ars Sociologica, 2012.

Stíluslap 



2012025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

B, Gyűjteményes kötetek esetében

Szerkesztő: Cím, Alcím, Kiadás helye, Kiadó, Kiadás ideje, Hivatkozott oldal.
Példa: Sepsi Enikő (szerk.): Studia Caroliensia, A Károli Gáspár Református Egyetem 
2011-es évkönyve, Európa, Budapest, L’Harmattan, 2012.

C, Gyűjteményes kötetekben megjelent írások esetében

Szerző: Cím, in Szerkesztő: Cím, Alcím, Kiadás helye, Kiadó, Évszám, Hivatkozott 
oldalak.

Példa: Tóth J. Zoltán: A halálbüntetés abolíciója Európában, in Sepsi Enikő 
(szerk.): Studia Caroliensia, A Károli Gáspár Református Egyetem Évkönyve 2011-
es évkönyve, Európa, Budapest, L’Harmattan, 2012, 111–142.

D, Folyóiratok esetében

Szerző: Cím, Folyóirat neve, Évfolyam, Évszám/Lap sorszáma, Hivatkozott oldal-
szám. 
Példa: Mihályi Gábor: Költészet és valóság, Nagyvilág, XXXIII. évfolyam, 1988/7, 
971–973.

E, Heti- és napilapok esetében

Szerző: Cím, Lap neve, Évfolyam, Lap száma, Évszám. Hónap. Nap., Hivatkozott 
oldalszám.

Példa: Váradi Ferenc: Hiteles példákra vágyva, Reformátusok Lapja, LVII. évfo-
lyam, 35. szám, 2013. szeptember 1., 9.

Szerző: Cím, Alcím, Lap neve, Évfolyam, Lap száma, Kiadás helye, Évszám. Hónap. 
Nap., A hét napja, Hivatkozott oldalszám.

Példa: P. Szabó Ernő: Madár repül át az ágak között, Ha minden ecsetvonás 
érdekel, Tárlatvezetés gyerekeknek a Nemzeti Galériában, Magyar Nemzet, LXXVI. 
évfolyam, 240. szám, Budapesti kiadás, 2013. szeptember 3., kedd, 15.

F, Elektronikus források esetében

Elektronikus források esetén a hivatkozás logikája és formai megoldása azonos a fen-
tiekkel. Attól függően, hogy mi deríthető ki az egyes anyagokról, mindenképp kell a 
szerző neve, a dokumentum címe, a megjelenés helye (amennyire azonosítható). Ezt 
követően utána a teljes URL és az utolsó letöltés dátuma (év. hónap. nap.).

Stíluslap 



202 Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  2025 – 2

Pl.: egy többé-kevésbé rendszeresen publikáló blogbejegyzésére történő hivatko-
zás esetén:

Köntös László: Ügynök voltál? reposzt.hu, 2017. 05. 14. URL: http://reposzt.hu/
blog/kontos-laszlo/2017-05-13/ugynok-voltal Utolsó letöltés: 2017. 05. 15.

Hivatkozás rövid lábjegyzetben

Ha egy megelőző lábjegyzet már tartalmazta a teljes hivatkozást, rövid lábjegyzetet 
használunk:

Szerző: i. m., hivatkozott oldalszám.

Ha a megelőző lábjegyzet ugyanerre a műre hivatkozott, akkor a következő jelölést 
kérjük:

Uo., hivatkozott oldalszám.

Ha ugyanattól a szerzőtől korábban több kötetre/cikkre is hivatkoztunk, akkor az 
alábbi módon pontosítsuk a rövidített jegyzetet:

Szerző: Cím egésze (hosszabb cím esetén annak első néhány jellemző szava), hi-
vatkozott oldalszám.
Pl. Móricz: Erdély, 26.
Pl.2. Mihályi: Költészet és valóság, 972.

Jelölések használata a hivatkozásban

Könyvek, gyűjteményes kötetek címének, folyóiratok, heti- és napilapok nevének 
megkülönböztetésére dőlt betű használatos.

Szerkesztői megjegyzések/jelölések jegyzetbe történő beékelésére [szögletes záró-
jel] használatos.

Idegen nyelvű kiadványok adatsorában az adott nyelven közöljük a szerkesztő/
szerkesztette, a kötet, és a fordította szavakat. A cím után és a kötet szerkesztőjének 
neve előtt szerk. szócska áll, ha az idézett kötet magyar nyelvű; ed., ha angol, olasz 
vagy latin; éd., ha francia; Hrsg. vagy Hg. (= Herausgeber), ill. hrsg. vagy hg. (= 
herausgegeben), ha német nyelvű. Több szerkesztővel bíró angol könyvek idézésekor 
az ed. helyett a többes számot jelző eds. szócska áll. Több szerkesztő esetében azok 
neve között nagykötőjel van.

Az öt sornál hosszabb idézetek a margótól 1-1 cm-re behúzandóak, és idézőjel ez 
esetben is szükséges. Idézeten belüli idézet jelölése a » « jelekkel történik.

Stíluslap 



2032025 – 2  Sárospataki Füzetek 29. évfolyam  

Rövidítések

c. n.		  cím nélkül
é. n.		  év nélkül
évf.		  évfolyam
ford.		  fordította
i. h.		  idézett hely
ill. 		  1. illetve, illetőleg
		  2. illusztrált, illusztrálta
i. m.		  idézett mű
in		  -ban/-ben
l.		  lásd
o.		  oldal
s. a. rend.	 sajtó alá rendezte, sajtó alá rendezés
sk.		  és a következő
s. k.		  saját kezével, saját kezűleg
skk.		  és a következők 
szerk.		  szerkesztő, szerkesztette
ua.		  ugyanaz
ui.		  ugyanis
úm.		  úgymint
ún.		  úgynevezett
uo.		  ugyanott
uő.		  ugyanő

Angol nyelvű rövidlet (abstract) készítése

Az angol rövidlet (abstract) minimum 10, maximum 15 soros. A cikk/tanulmány 
főszövege után illesztendő be. A rövidlet tartalmazza a cikk címének fordítását és a 
főbb tézisek összefoglalását.

Stíluslap 



SZERZŐINK / AUTHORS

Angyal-Cseke Csaba – az Evangélikus Hittudományi Egyetem teológus-lelkész szakos 
hallgatója

Baranyai Norbert (PhD) – irodalomtörténész, a Debreceni Egyetem  
Bölcsészettudományi Kar, Magyar Irodalom- és Kultúratudományi Intézet adjunktusa, 
a Debreceni Református Kollégium Dóczy Gimnáziumának óraadó tanára

Bíró Endre – a Szegedi Tudományegyetem történelem mesterszakos hallgatója

Füsti-Molnár Szilveszter (PhD) – református lelkipásztor, a Sárospataki Református  
Hittudományi Egyetem főiskolai tanára

Herbály Eszter (PhD) – református lelkipásztor, Debrecen, a Debreceni Református  
Hittudományi Egyetem munkatársa

Homoki Gyula (PhD) – református lelkipásztor, a Sárospataki Református Hittudományi 
Egyetem adjunktusa

Jenei Péter (PhD) – a Nyíregyháza-Városi Református Egyházközség / Nyíregyházi  
Evangélikus Kossuth Lajos Gimnázium református vallástanára, a Sárospataki  
Református Hittudományi Egyetem mesterszakos hallgatója

Kányádi György – színházi koreográfus-rendező

Kovács Áron (PhD) – a Tiszáninneni Református Egyházkerület Tudományos  
Gyűjteményeinek kézirattárosa, a Sárospataki Református Hittudományi Egyetem  
tudományos munkatársa

Kustárné Almási Zsuzsanna (PhD) – református lelkipásztor, a Debreceni Református 
Hittudományi Egyetem Gyakorlati Tanszékének adjunktusa

Pásztor Gyula – a Sárospataki Református Hittudományi Egyetem egyetemi lelkipásztora 
és oktatója

Péntek Dániel Gábor (PhD) – református lelkipásztor, a Károli Gáspár Református  
Egyetem Hittudományi Karának adjunktusa

Rózsa Dávid – református lelkipásztor, a Károli Gáspár Református Egyetem  
Hittudományi Doktori Iskolájának doktorandusza

Simon Döme András – református lelkipásztor, a Debreceni Református Hittudományi 
Egyetem doktorandusza

Somfalvi Edit (PhD) – református lelkipásztor, a Kolozsvári Protestáns Teológiai Intézet 
Gyakorlati Teológiai Tanszékének adjunktusa

Ugrai János (PhD, habil.) – a Miskolci Egyetem Történettudományi Intézetének habilitált 
egyetemi tanára

Veres Ábel – református lelkipásztor, a Károli Gáspár Református Egyetem Hittudományi 
Doktori Iskolájának doktorandusza


	_Hlk172923917
	_Hlk172923937
	_Hlk172924014
	_Hlk172057808
	_Hlk172924030
	_Hlk172924045
	_Hlk162291090
	_Hlk162291121
	_Hlk162291197
	_Hlk162291218
	_Hlk172924076
	_Hlk162284998
	_Hlk172924165
	_Hlk172924199
	_Hlk162213200
	_Hlk170084726
	_Hlk162275514
	_Hlk191306324
	_Hlk162217336
	_Hlk161860244
	_Hlk162213400
	_Hlk219460996
	_Hlk166012982
	_Hlk166013111
	_Hlk163497097
	_Hlk163684600
	_Hlk215145929
	_Hlk162216948
	_Hlk163496386
	_Hlk163495963
	_Hlk162217310
	_Hlk163429122
	_Hlk162133419
	_Hlk162285018
	_Hlk166454682
	_Hlk163497362
	_Hlk213662606
	_Hlk213662687
	_Hlk213662823
	_Hlk213679885
	_Hlk213664952
	_Hlk213665049
	_Hlk213534456
	_Hlk213454796
	_Hlk213529730
	_Hlk213681069
	_Hlk183363174
	_Hlk213451156
	_Hlk213534957
	_Hlk206091062
	_Hlk206091668
	_Hlk206091772
	_Hlk205229460
	_Hlk150779870
	_Hlk219461102

